
Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice
2018 – Texte non achevé (Thomas)

Table des matières
AVANT-PROPOS.................................................................................................................................1

INTRODUCTION.................................................................................................................................2

1. METTRE FIN À L’ENRÔLEMENT DES DÉSIRS....................................................................................4

2. METTRE FIN AUX AFFECTIONS ALIÉNANTES.................................................................................13

3. METTRE FIN AUX PROCESSUS ASSERVISSANTS............................................................................22

MOT POUR LA FIN...........................................................................................................................30

Avant-propos

Cette investigation philosophique a été rédigée dans un fort  élan de motivation en 2018.  Elle  se  
compose d'une introduction et de trois chapitres. Je projetais initialement d'écrire un quatrième et 
cinquième chapitre avant de conclure, mais pour tout un tas de raisons, je n'ai jamais pris le temps 
d'achever ce projet. Sept années plus tard, je suis retombé dessus, et j'ai trouvé dommage de laisser  
ce fichier .odt sur un cloud, inaccessible à la lecture. J'ai donc décidé de le mettre en ligne sans le 
retravailler, au risque de ne plus être d'accord avec certains éléments.

L'écriture est certes individuelle, mais la réflexion est évidemment collective. En 2017 et 2018, au-delà 
de mes propres recherches, Aviv et Raphaël m'apportaient beaucoup de leurs idées et travaux, et ce 
texte n'aurait pu voir le jour sans leur présence. À eux s'ajoutent également de nombreux échanges 
informels avec d'autres ami·es ou dans le cadre des regroupements second souffle. Merci de m'avoir 
appris beaucoup.

Enfin, ce texte présente une recherche à propos de posture éthique, de comment l'articuler afin qu'elle 
soit juste, non moralisante, et qu'elle ne vienne pas affecter négativement d'autres personnes. Alors 
que je me croyais capable d'une telle posture lors de l'écriture, j'ai pu constater les années passant 
que j'étais faillible, et que j'ai pu blesser des personnes dans différents contextes. Je m'excuse auprès 
d'elles, et je vous invite donc à être critique lors de votre lecture en considérant ce texte comme une 
recherche comportant nécessairement des erreurs, des maladresses, et des angles morts.

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 1



Introduction

L’acteur ou l’actrice éducative peut-elle envisager son action au sein d’une éthique ?

Dans  un  premier  temps,  je  tiens  à  éclaircir  la  portée  de  ce  questionnement  afin que nous  
puissions tous entrer dans la même étendue réflexive. Cette interrogation est en effet plus ou moins  
intelligible par tout un chacun, selon le sens donné aux mots. Certaines personnes l’interpréteront 
par « L’éducateur peut-il transmettre à des apprenants des valeurs  morales ? »,  alors que d’autres 
par  « Est-il  possible  qu’une actrice  éducative travaille  en  cohérence  avec  son propre  système de 
valeurs ? »

Premièrement, il serait malvenu de considérer une éducation portant l’éthique au niveau le plus 
haut  de  ses  préoccupations  comme  une  transmission (ou  une  inculcation)  de  valeurs  morales 
préétablies :

- Lorsque  la  « morale » est  envisagée  comme un  corpus  (un  ensemble)  constitué  par  des 
valeurs propres à une société, elle se charge alors de classifier ce qui relève du bien et du  
mal. Le corolaire de cette proposition est que les membres appartenant à cette société ont  
rarement le choix de questionner cette classification. 

 Les individus appartenant à cette société trouvent facilement en elle des réponses 
aux questionnements que génère la confrontation de leur existence avec le monde. 
Finalement,  on peut  penser  que ces individus nient  en partie l’absurdité de leur 
condition humaine (la mort, l’injustice, le temps non réversible…), car ils ne sont pas 
en mesure d’accepter que leur condition humaine n’est pas un sens particulier.

- Au contraire, l’« éthique » constitue chez les personnes l’ensemble des valeurs qu’elles ont 
pu  produire  suite  à  des  raisonnements  issus  de  réflexions  et  de  recherches.  C’est-à-dire 
qu’elle constitue l’ensemble des valeurs acquises individuellement à travers un processus  
d’expérimentation (expériences physiques ou de pensées), processus enclenché par un état 
spéculatif. Au niveau intra-individuel (au dedans de l’individu), ces valeurs vont prendre la  
forme d’une nouvelle trame propre à soi, et qui représentera un guide à suivre afin d’être et 
d’agir selon cette éthique. En permettant d’envisager la morale de façon critique, l’éthique 
permet donc à chacun de s’affranchir de ce « manuel collectif » préétabli.

 Ici, l’individu accepte que la confrontation de son corps au monde n’est pas un sens 
particulier ou une destinée. Cela lui permet d’accueillir chaque nouvelle expérience 
de manière beaucoup plus juste, car il est en recherche de réponses approchant au 
maximum de quelque chose de vrai,  et  non de réponses calibrées à  une morale  
rassurante.

Formulé différemment, une personne animée par l’éthique est une individualité agissant pour 
maintenir  et  accroître son autonomie,  et  luttant pour annihiler  la  violence émanant des normes 
collectives  qui  pourrait  l’atteindre.  Certes,  elle  peut  percevoir  un  individu  aliéné  par  la  morale 
comme un rouage parmi la multitude qui permettent à la machine-société de se perpétuer, mais il lui  
est pour autant impossible de libérer par la force cet individu sans elle-même devenir moralisante.  
Ne malmenons pas les idées, « lutter pour annihiler la violence émanant des normes collectives qui 
pourrait l’atteindre » ne signifie pas « vouloir faire sans le collectif » ou « vouloir tirer avantage du 
collectif ». On y reviendra largement.

Avec cela, nous pouvons donc établir que l’éducation par l’éthique serait — entre autres — une 
éducation  qui  permettrait  aux  personnes  sujettes  à  un  acte  éducatif  de  produire  des  valeurs 
éthiques, et non pas d’apprendre et de reproduire des comportements et des valeurs morales jugées 

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 2



« bonnes à apprendre » par les personnes à la source de l’acte éducatif (et donc, par extension, par la 
société concernée). Ce système éthique permet, notamment, de perfectionner le cadre sociétal de 
manière constante et bien plus rapide que dans un système moral. D’une part, des personnes en 
capacité de le critiquer seront plus armées pour le transformer et l’améliorer, et d’autre part, elles 
peuvent le faire librement puisque les freins moralisants et jugeants sont levés.

Certains, à la lecture de ce premier postulat, pensent avoir affaire à un exercice très simple. Pour 
une  éducation  éthique,  il  suffirait  donc  de  laisser  l’être  éduqué  aller  sur  le  chemin  de  
l’expérimentation sans contrainte. Ces premières questions révèlent d’ores et déjà l’inexactitude de 
cette vision :

• Comment, alors, permettre à l’apprenante d’envisager avec justesse le rôle qu’elle joue en 
tant qu’unité faisant partie d’un tout ? Est-ce réaliste de nier les contraintes collectives ? Et  
comment éviter des situations d’oppression de certains sur d’autres ?

• Comment ne pas sombrer dans une société désolidarisée, et dont le corps social — c’est-à-
dire l’ensemble des individus partageant la même société —, ne serait qu’un agglomérat de 
volontés égoïstes ?

• Malgré  l’affirmation  d’une  éducation  libérée  d’influences  nuisibles  à  l’établissement  de 
valeurs  éthiques,  comment,  encore,  l’actrice  éducative  peut-elle  identifier  ses  influences 
(directes et indirectes) envers la personne apprenante, afin de mettre en œuvre des idées et 
actes en accord et en cohérence avec eux-mêmes ? Et ceci, tout en prenant du recul sur ses  
propres biais et en favorisant la prise de recul de l’apprenante ?

• Est-ce possible de vraiment connaître ce qui  est  adéquat pour l’être éduqué ? Sur quels 
critères non arbitraires peut-on se baser ? Ici, on entend par « adéquat » un acte ou une idée 
dont on sait que ces effets seront utiles pour l’être.

D’autres questions se soulèvent : 
• L’éducation peut-elle articuler une approche collective et une approche individuelle ? Quel  

est le rapport idéal entre l’un et l’autre ? Y a-t-il seulement un sens à vouloir quantifier ce  
rapport ?

• Que signifie réellement l’« unité faisant partie d’un tout » tel que je l’écris juste avant ?
• Sommes-nous constamment une partie du « tout » ? Pouvons-nous en sortir et y entrer à 

notre guise ?
• Est-ce qu’une personne expérimentant la liberté est nécessairement en dehors des contrats 

sociaux régulant les interactions entre des individus regroupés dans un collectif ? 
• N’est-ce pas limitant de penser que vivre en électron libre mu par une volonté excluant la  

volonté collective est la seule façon d’expérimenter la liberté ?

L’objectif de ce texte est de proposer un champ réflexif, qui va tenter de répondre à un bon 
nombre de questionnements de ce type. Au fil de notre avancée, il  nous faudra nécessairement 
préciser  de nombreux concepts,  qui  peuvent,  il  est  vrai,  parfois  effrayer.  Toutefois,  ces  derniers  
représentent des outils si puissants pour la pensée que les négliger me paraît inapproprié. Ainsi, si 
vous n’en avez pas l’habitude, j’espère que leur usage progressif et les nombreux exemples vous 
permettront de vous les approprier.
Nous  voilà  prêts  pour  envisager  un  nouveau  paradigme :  celui  dans  lequel  « éducation »  et 
« éthique » s’entremêlent généreusement.

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 3



1. Mettre fin à l’enrôlement des désirs

L’éducation est aujourd’hui devenue l’objet d’une préoccupation de masse :
- De  la  masse démesurée  constituée  par  les  « petites  personnes »  à  éduquer :  des  « gamins 

privilégiés » aux « prolétaires », des « enfants modèles » aux « petits démons », des « enfants à 
haut potentiel » aux « perdus d’avance », des enfants ayant lu « Le petit prince » au CP à celles 
qui peinent encore à déchiffrer au collège, des adorables emplis de bonnes manières aux mal  
élevés irrespectueux… 

- De la masse des plus grandes personnes à former : des étudiantes, des migrantes, des futures 
élites, des adultes issus de milieux défavorisés exploités…

- Mais  aussi,  de  la  masse technocratique  charpentée  par  les  éducatrices,  animateurs, 
professeures,  conférencières,  pédagogues,  formatrices,  conseillers  d’orientation,  médecins 
scolaires, etc., nécessaires pour délivrer cette éducation. 

- Enfin, et bien qu’on puisse en trouver d’autres, de la masse confuse bâtie par une multitude de 
« pédagogies » différentes, et dont les acteurs et actrices ne maîtrisent pas toujours leurs enjeux 
et conséquences au-delà de leurs connaissances techniques.  

Mais qu’éduque-t-on à propos ?

Avant  d’être  catégorisés  comme des  « êtres  à  éduquer »,  ces  êtres  sont  avant  toute  chose 
« êtres ». Ce ne sont pas des « êtres en devenir », ou des « êtres non finis » : ce sont des « êtres » 
tout court. Et d’un point de vue philosophique, un être, c’est d’abord une chose animée de désir, qui 
va se mettre en action dans l’objectif de poursuivre ses désirs. L’être est donc un être de désir, qui 
désire vivre, et qui déploie tout ce qui lui est possible de déployer pour le faire. La première fois que  
l’on envisage l’« être » ainsi, il est certain que cela semble abstrait, impalpable et inobservable. Mais,  
vous constaterez qu’il  est  difficile de penser qu’une personne puisse être motivée pour quelque 
chose qu’elle ne désire pas. Et, au contraire, il est improbable de penser une personne amotivée  
(sans aucune motivation) pour une raison qui correspondrait pourtant à la réalisation d’un de ses 
désirs. Il paraît plus cohérent de penser qu’une personne n’agisse pas lorsqu’elle ne se sentirait pas 
concernée par ce qui résulterait de son acte, et qu’elle agisse lorsque cela lui permettrait de réaliser  
ses désirs. En effet, chaque être possède cette force de mise en action qui lui permet de poursuivre 
ses désirs. C’est une énergie, un élan en avant qui lui permet de progresser continuellement et de se 
mettre en effort. Ainsi, chaque être s’efforce autant qu’elle le peut de « persévérer dans son être », 
selon  l’expression  utilisée  par  Spinoza — donc  de  continuer  à  être  un  « être »  qui  s’enrichit  et 
grandit.

Lorsque l’on transpose cela aux apprentissages, on constate qu’il n’existe aucun être grandissant 
démuni de motivation pour apprendre. Y compris pour de graves situations de handicap, même si 
cette  motivation  peut  certainement  être  difficilement  perceptible  et  compréhensible  pour  des 
personnes ne partageant pas leur situation. Selon l’objectif à atteindre et le sujet apprenant,  un 
apprentissage prendra alors  une infinie variété de formes,  sera sujet  à  un processus linéaire ou 
nébuleux,  générera  plus  ou  moins  de  blocages  (qui  trouveront  d’ailleurs  chacun  des  issues 
différentes), etc. Mais, quel qu’il soit, l’origine d’un effort pour apprendre est toujours causé par le  
désir d’apprendre (sauf lorsqu’il est détourné, on en parlera bientôt). Les bébés tentent de se lever  
pour  apprendre  à  marcher,  pour  s’autonomiser,  pour  augmenter  leurs  capacités  à  être « être » 
agissant, donc pour augmenter leur  puissance d’être,  leur puissance d’agir. On parle de  puissance 
car elle est une force : une force intrinsèque qui, par son déploiement, permet à chacun d’augmenter 
sa  capacité  à  être et  à  agir.  Et  pour  accroitre  cette  puissance  d’agir,  les  enfants  multiplient 
instinctivement les situations de jeux dans lesquelles ils s’exercent et progressent, dans lesquelles ils 
acquièrent  des  savoirs,  savoir-faire  ou  savoir-être  – qu’ils  soient  moteurs,  sociaux,  affectifs, 
intellectuels, ou encore expressifs.

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 4



Bien évidemment, le désir intrinsèque d’apprendre ne se suffit pas. Cela laisserait par exemple 
l’être  grandissant  sans  aucune  possibilité  d’accompagnement  extérieur  lors  d’un  blocage.  Par 
exemple, je ne crois pas qu’il soit bienveillant de laisser un enfant souhaitant savoir lire confondre les  
lettres sans jamais  l’accompagner dans la résolution de son incompréhension.  Par ailleurs,  il  me 
semble clair qu’apporter des savoirs théoriques et pratiques à une apprenante est capital, ce serait 
incompréhensible d’attendre d’elle qu’elle réinvente tout… Surtout, cela nierait les effets et impacts  
de la société qui l’environne, et qui feront obstacle à son développement lorsqu’elle s’y confrontera. 
Je m’explique : mettons qu’on ait laissé une personne libre de ces apprentissages durant son enfance 
et son adolescence, sans l’avoir jamais orientée sur ce qui lui serait nécessaire pour vivre en société.  
Alors, si elle n’a pas souhaité apprendre ni à lire, ni à écrire, ni à compter (bien que ce soit peu 
probable), cette personne se retrouverait en extrême difficulté le jour où elle ne dépendra plus d’une  
institution (comme sa famille, par exemple) lui permettant de subsister. Démunie, cette personne, en 
difficulté pour trouver du travail, risque de se faire exploiter ou de dépendre d’institutions qui lui  
apporteront un salaire minimum. Ainsi, bien que ses désirs d’apprentissages aient pleinement été 
considérés, les personnes qui l’entouraient ne l’ont jamais avertie sur la nécessité de savoir lire et  
écrire pour trouver du travail  (par exemple) :  elles ne lui  ont donc jamais  permis de disposer,  à 
terme, des moyens de sa propre autonomie.

∆ PAUSE DANS LA LECTURE PROPOSÉE ∆

Ainsi et en tant que personne à la source d’un acte éducatif, il faudra nécessairement agir avec  
précision, bien que rien ne garantisse jamais que l’action faite porte les fruits qu’elle présupposait.  
Au fait de cela, nous pouvons désormais nous intéresser à ces actes ou phénomènes extérieurs qui 
agiront sur l’enfant comme sur n’importe qui d’autre : nous les appellerons des causes extérieures, 
dans  le  sens  où  elles  sont  la  cause  des  déviations  du  désir  de  quelqu’un.  « Causes »,  car  elles 
causeront des effets sur moi ; « Extérieures », car elles proviennent de l’extérieur de moi (je ne suis 
pas maître de la cause, je la rencontre en tant qu’être évoluant dans le monde, et chacune de ces 
rencontres  participeront  à  me  façonner).   Nous  distinguerons  plus  précisément  ces  causes 
extérieures dans le chapitre suivant, notamment entre celles porteuses d’intentions ou non.

Toute cause extérieure, qui vient affecter l’effort qui m’anime pour persévérer en tant que ce  
que je suis, affecte ma puissance d’agir (la force qui me permet d’augmenter ma capacité à être et à 
agir).  Si  la  cause  participe  à  l’augmentation  de  ma  puissance  d’agir,  alors  elle  me  provoquera 
inévitablement de la joie — le terme joie englobe ici la multitude des formes qu’elle peut prendre : 
amour,  enthousiasme,  enchantement,  plaisir,  gaité,  etc.  À  l’inverse,  si  la  cause  participe  à  la  
diminution de ma puissance d’agir, alors elle me provoquera cette fois-ci de la tristesse — à nouveau, 
le terme tristesse englobe la multitude des formes qu’elle peut revêtir : jalousie, culpabilité, haine, 
dénigrement,  résignation,  sentiment  d’impuissance,  etc.  Ainsi,  par  exemple,  si  j’accrois  mes 
compétences avec les conseils (cause extérieure) d’une personne lors d’un atelier couture auquel je  
participe,  je  ressentirai  de la  satisfaction à travers  l’effort  que je  fournis  (joie) ;  et  si  je  me vois  
empêchée (cause extérieure) de poursuivre mon désir de manger, je ressentirai très probablement 
de la frustration (tristesse). Bien entendu, la réalité n’est pas binaire, la joie et tristesse peuvent 
fluctuer. Par exemple, je peux avoir une idée que quelque chose est bon pour moi (ma joie est alors  
fondée sur des perceptions faussées de la réalité, une illusion) jusqu’au moment de ma désillusion 
(tristesse). Jusqu’à la possible modification de cette tristesse en joie, puisque chaque désillusion peut  
augmenter in fine ma compréhension du monde — dans le sens où je peux remplacer par une idée 
vraie la fausse idée que j’avais du monde. Ces précisions seront abordées lors du prochain chapitre.

Une cause extérieure, lorsqu’elle agit sur un être, constitue une affection sur l’être provenant de 
l’extérieure de l’être. Ainsi, une cause extérieure que je rencontre représente pour moi une affection 
ayant une origine située en dehors de moi. Chaque affection me modifie : leurs portées me sont soit 

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 5



positives, soit néfastes. Ainsi, chacune d’entre elles provoque une variation de ma puissance d’agir. 
Aussi,  ces affections provenant de l’extérieur ont un impact sur ma motivation. Je parle ici  de la 
motivation se situant à l’intérieur de chaque être, et qui agit uniquement en raison de ce qui accroît  
sa  puissance  d’agir.  Chacun  s’efforce  de  persévérer  en  tant  que  ce  qu’il  est,  et  cet  effort  de 
mobilisation du corps et de la pensée est une conséquence  directe de l’activation de l’être dans la 
poursuite de ses objets de désirs.

C’est — entre autres — la motivation interne qui lui permet l’effort nécessaire à l’accroissement de 
sa puissance d’agir. 

Mettons : « Je pratique intensément le roller pour le plaisir que je ressens lorsque je glisse à toute 
allure sur les pistes cyclables. » Ici, l’effort que je fournis me génère de la joie, car ma pratique de ce 
sport répond directement à l’un de mes objets de désirs (me déplacer vite, me balader en glissant).  
J’accrois donc ma puissance d’agir. Ainsi, en agissant en vertu de ma motivation interne, j’agis donc 
sans ne rien désirer d’autre que les effets que causera l’activité sur moi.  Je n’attendrai  pas de 
conséquences extérieures à l’activité.

À l’inverse, il  existe un autre type de motivation, celle n’appartenant pas à l’être même : la 
motivation externe. En effet, lorsque la motivation interne de la personne a été détournée par des  
affections provenant de l’extérieur d’elle-même (séduction, chantage, peur, récompense, etc.), les 
actes résultant de cette motivation poursuivront des désirs basés sur une perception faussée de la  
réalité.  Alors  que  la  personne  aura  l’illusion  que  ces  actes  participent  à  l’accroissement  de  sa 
puissance d’agir, les conséquences se situent en réalité à l’extérieur d’elle-même. Ainsi, j’agis, mais 
j’attends des conséquences qui se situent en dehors de mon acte. 

Mettons : « Je pratique intensément le roller fitness parce que je veux perdre ma masse grasse pour  
avoir un corps qui plaît ! » Ici, l’effort que je fournis peut, par exemple, me générer une idée de la 
joie  si  je  plais  davantage ;  de  la  tristesse  si  je  ne  parviens  pas  à  maigrir,  ou  si  les  autres  ne 
remarquent pas mes nouvelles formes. La cause de la joie ou de la tristesse est donc située hors de 
l’activité en elle-même.

Avec  ce  regard  sur  les  motivations — qu’on continuera  d’affiner  progressivement —,  portons 
désormais  notre  attention  sur  l’éducation.  Je  ne  parle  pas  de  l’éducation  par  l’éthique,  qu’on 
abordera ensuite, mais de celle que je considère comme un processus nuisible pour les personnes  
apprenantes. La formule peut sembler démesurée, mais dans les formes principales de sa mise en  
œuvre, cette « éducation » broie les désirs issus de la motivation interne des êtres, et enrôle leur 
puissance  d’agir  en  les  détournant  de  leur  visée  originelle.  Afin  d’accomplir  ce  détournement,  
l’éducation use de  régulateurs qui  agissent  sur  l’individu :  on appellera celles-ci  des  régulations 
externes (venant de l’extérieur de la personne). D’un point de vue éthique, les régulations externes, 
lorsqu’elles sont adéquates, peuvent favoriser la motivation interne de l’individu — on y viendra plus 
tard.  Mais,  bien  souvent,  dans  une  éducation  traditionnelle,  les  régulations  sont  utilisées  pour 
favoriser une motivation externe.

Ainsi,  par  exemple,  souhaiter  qu’un  bébé  marche  prématurément  en  le  motivant  par  des 
régulateurs  externes  comme  la  peur  (punition  à  chaque  échec)  ou  la  séduction  (récompense  à 
chaque réussite), paraît éthiquement inapproprié. 

Dans un tel cas, la motivation de l’enfant sera parasitée et ne répondra plus seulement à son 
désir de marcher en tant que cause en soi se suffisant à elle-même. L’enfant essaiera peut-être de se 
maintenir debout pour éviter la douleur d’une petite frappe sur le corps, ou pour accéder à des 
applaudissements ou un bisou par exemple. Ainsi, sa perception de la réalité sera biaisée dans le sens 
où l’enfant sera déconnecté de la cause en soi  (marcher pour s’autonomiser),  et  se forgera une 
fausse idée du réel à cause des affections qu’il aura reçu (besoin d’une punition ou récompense pour  
progresser). Les affections reçues conditionnent donc les idées de l’enfant. Ainsi, lorsqu’il parviendra  

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 6



à marcher, cela comblera certes son désir de se libérer les mains pour pouvoir se déplacer plus vite  
ou encore pour pouvoir porter des objets en se déplaçant (cause en soi), mais l’obtention de cette  
capacité pourra être entendue par son idée faussée de la réalité, donc en considérant les contraintes  
vécues comme nécessaires, et la joie liée à cet accomplissement sera perturbée par de nombreuses  
affections extérieures, qu’on va étayer ici sans être exhaustif.

Dans le cas d’une punition, l’enfant retiendra que l’effort nécessaire à l’accomplissement de son 
désir de marcher a été douloureux. Chacune des punitions reçues a potentiellement été perçue par  
l’enfant comme « Tu es une incapable, tu ne réussis pas ! ». Et, si son désir d’échapper aux punitions 
peut  alors  constituer  un  accélérateur  dans  la  réalisation  de  son  désir  de  marcher,  la  peur  est  
toutefois  devenue la  source de la  motivation. La motivation est  donc provoquée par des causes 
externes  à  l’enfant :  il  est  régulé  par  la  peur.  Dans  un  autre  scénario,  cette  peur  pourrait,  par 
exemple, se transformer en frein total à l’accomplissement de son désir de marcher : c’est l’état 
d’amotivation. L’enfant, sans aucune confiance en ces capacités à réussir, se sentirait incapable, et  
jetterait l’éponge, quitte à être puni plus douloureusement. À terme, cela peut aussi l’empêcher de 
détecter  sa  motivation  interne,  son  attention  étant  façonnée  à  se  focaliser  sur  les  douleurs 
potentielles à éviter. Inutile de préciser les conséquences de tels mécanismes sur le désir de l’enfant 
à continuer d’apprendre tout au long de sa vie1. Inutile non plus de démontrer que cela sabote la 
confiance qu’on accorde à soi, et, par extension, aux autres… Ces phénomènes étant présents en 
société, on a là une piste pour comprendre des phénomènes compensateurs, comme l’engouement  
autour de la « pensée positive », discours dogmatique qui fait son beurre en utilisant les illusions 
d’individus égarés, en leur proposant par exemple de souhaiter fortement quelque chose de positif 
pour que cela améliore leur existence : « Vous êtes unique, vous êtes formidable ! Vous êtes libre de 
tout, emparez-vous en ! » Pour le plaisir de la parenthèse, cette vision du monde crée l’illusion que le 
bonheur est accessible indépendamment des contraintes extérieures, par un travail individuel des 
perceptions qui se rapproche du stoïcisme2. Ainsi une personne devrait se refocaliser sur elle-même 
en oubliant le monde — du moins, sa partie négative. Ce nouveau paradigme efface alors du tableau 
des préoccupations toute la critique des structures oppressantes, ce qui a pour effets fréquents la  
dépolitisation des  individus  ou la  négation des  dynamiques  collectives  oppressantes.  Comme un 
graissage  méticuleux  de  chaque  rouage  de  la  machine-société,  une  « éducation  positive » 
perfectionnerait  ainsi  les  corps  et  les  esprits  des  sujets,  sans  jamais  leur  donner  les  clés  leur 
permettant de questionner le système au service duquel ils accordent leur puissance d’agir. Et donc 
qu’ils perpétuent, puisqu’ils n’ont pas les outils nécessaires à son démontage.

 Dans le cas d’une récompense, les choses se corsent un peu. Cette fois, l’enfant retiendra de sa 
réussite la joie de l’accomplissement de l’objet de son désir (marcher, se déplacer avec des objets…),  
et également la joie issue des bisous, des applaudissements, de l’attention de tous ces adultes qui  
l’entouraient, etc. Difficile de demander mieux : en arithmétique, joie + joie = JOIE, non ? Passons sur 
la joie issue de sa motivation interne à accéder à la marche — on comprend désormais qu’elle est 
causée par l’effort de l’enfant pour augmenter sa capacité à agir —, et regardons de plus près la joie 
causée par les bisous ou les applaudissements. Les adultes, en tant qu’êtres de désirs, désirent. Et  

1 Inutile, mais tentant. Selon Spinoza, l’être ne peut trouver dans son esprit l’idée qui exclue l’existence de son 
corps, c’est-à-dire qu’il est impossible qu’un être animé de désir désire justement supprimer son élan pour  
vivre. Ainsi, un être omnibulé par la performance sportive et qui utilise le dopage a forcément rencontré des 
causes extérieures ayant l’idée de la suppression de son corps. Ces idées intériorisées par l’être (recevoir de la 
gloire grâce à une performance exceptionnelle) organisent son imagination de sorte à ce qu’il s’éloigne de sa  
motivation à persévérer dans son être (conséquences du dopage sur son corps), et qu’il développe des idées 
allant à l’encontre de la conservation de soi (se doper malgré les risques encourus pour sa santé).
2 Le stoïcisme est un courant philosophique qui tend à accéder au bonheur individuel via la modification de la  
perception de ce qui est vécu par un individu, plutôt que par la compréhension des causes de ce qui est vécu.  
C’est en quelque sorte un négationnisme, où le bonheur serait déterminé grâce à un détachement qui nous  
permettrait de ne voir le mal nul part.

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 7



dans ce cas, ils poursuivent le désir de voir l’enfant parvenir à la marche, de voir l’être « objet » de 
leur amour grandir, et désirent en apprécier les conséquences (pouvoir diversifier les activités faites  
avec l’enfant, la voir autonome dans certaines pratiques pour retrouver davantage de liberté, en 
faire  une  plus-value  sociale  en  montrant  à  quel  point  leur  enfant  est  agile,  etc.).  Tout  un  pan 
empathique existe bien entendu : il est évident que l’on peut être joyeux de la réussite d’une autre  
personne ou que l’on peut s’attrister de ces échecs. Ce qu’il faut souligner, c’est que chacune des 
interventions des adultes va se placer comme régulateur externe pour la motivation de l’enfant. 
Illustrons cela avec un second exemple :

 Une remarque telle que  « Fais-moi plaisir, mets-toi à la danse ! J’aurais rêvé en faire plus 
jeune, si seulement on me l’avait permis… » constitue une régulation externe qui favorise une 
motivation externe, celle de faire pour « faire plaisir ». L’agir est ici au service du désir de la 
personne ayant fait la remarque : cette dernière s’accapare en quelque sorte la puissance 
d’agir de la personne qui se met à danser pour ne pas décevoir. Ainsi, les régulateurs agissent  
sur la personne de manière externe, et orientent ses actions sans qu’elle ne soit capable de 
se réguler d’elle-même. 

 Plus complexe : une remarque telle que « Tu es si doué, tu vas briller à la représentation de 
samedi ! »  constitue  une  régulation  externe  que  l’individu  va  intégrer,  c’est-à-dire  que 
l’individu orientera ses actions en se régulant lui-même (« Je vais m’entraîner d’arrache-pied 
cette semaine, ils verront de quoi je suis capable ! »), mais au service d’une cause extérieure à 
lui (« […] ils verront […] »). Ainsi, le désir de faire (être capable d’être un danseur subtil et  
juste, par exemple) peut s’avérer être issu d’une motivation interne, mais il est également 
sous l’influence des régulateurs externes (correspondre au maximum à l’image sociale que 
d’autres ont façonnée :  ici,  être le meilleur,  le plus éblouissant).  On peut donc parler de 
motivation  déviée.  Bien  qu’une  joie  sera  liée  au  niveau  de  l’accomplissement  du  désir 
poursuit pour soi (pouvoir danser), la régulation externe intégrée provoquera l’attente d’une 
autre joie (celle survenant en cas de gloire issue de l’approbation de la foule). Joie, qui serait 
une tristesse en cas de déception ou de désintéressement de la foule. Ainsi, on appellera ce 
type de joie une  joie passive,  car elle  ne tient qu’aux dépens de causes extérieures à la 
personne : si les causes de sa joie passive disparaissent, la joie se transforme en tristesse.

o Si la personne parvient à comprendre ce qui agit sur elle (l’influence que la foule a 
sur elle,  la dépossédant de sa capacité à accroître sa puissance d’agir),  alors elle 
parviendra peut-être à réorienter sa motivation déviée (« J’aime danser pour voir les 
étoiles dans les yeux des gens, je me sens beau lorsqu’ils s’émerveillent »), vers une 
motivation interne (« Je danse parce que ça me provoque une joie éclatante. Je danse 
pour mon amour de la danse, c’est tout. »).

o Si la personne parvient à comprendre une partie de ce qui agit sur elle (l’influence de 
la foule), et à s’en détacher, elle peut toutefois ne réussir qu’à se réorienter d’une 
motivation déviée (« Je danse pour émerveiller les gens ») vers une autre motivation 
déviée influencée par d’autres régulations externes (« OK, je me fiche bien que les 
gens soient émerveillés. Au fond, je danse surtout pour moi, ça me libère de toutes 
mes préoccupations et de mon stress. »). La joie reste une joie passive, car si la danse 
ne suffit plus à libérer la personne de son stress augmentant, quelle que soit la raison  
(maladie, rejet, décès d’une proche, licenciement, etc.), alors danser ne provoquera 
plus de joie, mais de la tristesse comme la culpabilité (« Je n’y arrive plus, je suis un 
bon à rien »), ou de la nostalgie (« Je n’arrive plus à trouver du plaisir, comme avant, 
ça m’énerve d’avoir changé. »). L’une et l’autre sont des freins de l’esprit, réprimant 
la puissance d’agir de la personne. Le stress est plus fort que la capacité à libérer de 
l’activité (que la puissance de libération de la danse).

o Si  la  personne  ne  parvient  pas  à  comprendre  ce  qui  agit  sur  elle  (« La  foule  ne 
m’acclame plus, j’avais fait tout ce qu’il fallait, je ne comprends pas ! »), alors elle 
s’enlisera dans de nouvelles illusions tentant de compenser la tristesse (« C’est  à 

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 8



cause  du  metteur  en  scène,  mon  rôle  est  nul ! »).  En  réaction  à  une  dissonance 
cognitive (ici,  un  décalage  entre  une  volonté  individuelle  et  la  possibilité  de  sa 
réalisation),  la  personne peut  se  créer  des  superstitions :  elle  imagine une cause 
capable  de  donner  une  explication  acceptable — pour  elle —  de  sa  réalité.  La 
personne agira alors sous l’influence de nouveaux régulateurs externes…

 qui seront intégrés à leur tour (« J’ai compris la leçon, je laisse la place, la 
relève  est  là,  je  vais  m’orienter  vers  l’enseignement  de  la  danse 
désormais. ») ;

 qui façonneront sa motivation externe (« Je change de compagnie de danse, 
celle-ci n’est pas à ma hauteur, je vais prouver que je suis le meilleur ») ;

 qui  la  mèneront  à  un  état  d’amotivation  (« J’abandonne  la  danse,  je  ne 
comprends pas ce que j’ai mal fait ! J’dois pas être faite pour ça… »).

∆ PAUSE DANS LA LECTURE PROPOSÉE ∆

 Revenons désormais au cas que nous abordions en premier lieu : « Fais-moi plaisir, mets-toi 
à la danse ! J’aurais rêvé en faire plus jeune, si seulement on me l’avait permis… » Dans cet 
exemple, la personne danseuse n’avait pas intégrée les régulations : sa motivation n’était pas 
déviée, elle était externe dans le sens où elle n’avait pas le sentiment de le faire pour elle,  
mais pour une autre. Mais, avec nos connaissances des régulateurs externes intégrés, nous 
pouvons désormais imaginer la suite de l’histoire. Par exemple, la personne cherchant à faire  
plaisir, deviendra peut-être rapidement douée en danse, et se fera peut-être des amis dans 
ce milieu. Qui sait, peut-être se motivera-t-elle pour s’entrainer chez elle en plus d’aller aux 
cours de danse ? Toutefois,  cette joie liée à la progression, si  elle ne parvient pas à être 
rattachée à une motivation interne comme on le voyait plus haut, restera une joie passive. En 
effet, bien que les régulateurs aient été intégrés en plusieurs étapes, il est probable que la 
personne soit, par exemple, en recherche de compliments de la part de celle qui lui avait  
demandé de danser afin de satisfaire cette joie.

Pourtant, lors du processus éducatif, il est clair que les régulations externes sont souhaitables.  
Spinoza n’émet pas de doute sur ce point : l’effort, l’élan qu’une personne possède intrinsèquement 
pour  lui  permettre  d’accroitre  sa  puissance  d’agir,  n’a  pas  de  directions  claires  — l’idée  d’une 
destinée est totalement exclue. Cela constitue une rupture nette avec le  fatalisme3,  et c’est une 
bonne nouvelle, car cette doctrine est un frein à la motivation des personnes :  comment désirer 
augmenter sa puissance d’agir lorsqu’un destin serait déjà tracé pour le monde et les êtres qui le  
composent ? Donc, l’effort n’a pas de direction donnée. Mais comment alors pourrais-je désirer un  
accroissement continuel sans savoir quelle direction prendre ? Simplement, car je ne suis pas sur des  
rails  avec  une  destination :  je  façonne  un  chemin  au  fur  et  à  mesure  des  circonstances  que  je 
rencontre, obstacles ou aubaines. Ainsi, mon désir ne saurait poursuivre d’autres objets de désirs  
que  ceux  qu’ils  rencontrent  en  dehors  de  moi-même.  Ce  sont  ces  rencontres — ainsi  que  les 
circonstances  de ces  rencontres — qui  vont  déterminer4,  une à  une,  les  objets  de désirs  que je 
poursuivrai pour accroitre ma puissance d’agir. La régulation externe, qu’elle soit conscientisée ou 

3 Le  fatalisme est une vision philosophique selon laquelle le cours des choses serait fixé à l’avance, par une  
puissance qui dépasse les êtres (nature, Dieu). Ainsi, toute action tentant de modifier cette inéluctable marche 
en avant serait vaine, que ce soit à titre individuel ou collectif.
4 Le déterminisme est une vision philosophique selon laquelle chaque être ainsi que chaque événement est le 
résultat d’une succession de causes qui l’ont précédé, et qui l’ont déterminé en ce qu’il est au moment de ce 
résultat. On pourrait croire que c’est une vision pessimiste – puisqu’elle nous retire l’illusion d’un libre-arbitre 
individuel, par exemple –, mais ce serait exclure l’idée que le déterminisme est un moyen puissant d’action : 
comprendre les causes de nos actes ainsi que les causes des affections que l’on rencontre nous permet d’agir  
en conséquence.

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 9



non,  est  donc  inévitable.  Il  faut  cependant  distinguer  ici  celles  visant  à  enrôler  le  désir  d’une 
personne, en l’orientant vers des désirs qui ne lui appartiennent pas — et qui ne lui sont pas utiles 
pour persévérer dans son être à proprement parler —, et celles visant à permettre à la personne 
d’acquérir les moyens de son autonomie, et donc de l’accompagner vers l’autodétermination. C’est-
à-dire, la capacité ou phénomène dans lequel un individu connaît, comprend et maîtrise, ou accepte  
au moins en partie ce qui agit sur lui (ce qui le détermine). Peut-être est-il temps de le préciser : nous 
n’entendons pas « indépendance » par « autonomie », car une personne autonome peut tout à fait 
accepter  une  dépendance  si  elle  l’estime  nécessaire  pour  augmenter  sa  puissance  d’agir  et  
persévérer dans son être. C’est en cela que nous rattachons « autonomie » et « autodétermination ». 

 Par exemple, je ne suis pas indépendant quant à ma progression en accordéon (« Je prends 
un  cours  particulier  le  mercredi  matin. »),  mais  j’accepte  cette  dépendance,  car  elle  me 
permet  d’atteindre  mon  objectif  issu  de  ma  motivation  interne  (« Je  n’ai  jamais  fait  de 
musique,  ça  me semblait  irréalisable.  Pourtant,  ça  faisait  des  années  que je  lorgnais  sur 
l’accordéon qui trainait au grenier… Quand j’ai su qu’une accordéoniste donnait des cours à 
côté  de  chez-moi,  je  me suis  lancé !  Et  puis,  plus  j’y  allais,  plus  ça  me donnait  envie  de 
progresser, elle se basait vraiment sur mes envies ! »). Par ailleurs, cette dépendance peut 
tout à fait diminuer au fil du temps (« Je me sens plus armé pour apprendre seul désormais. 
Cette année, je n’y vais plus qu’une fois par mois, mais je progresse surtout en jouant avec 
d’autres accordéonistes. »).

 Avec  un  second  scénario,  j’ai  été  autonome  quant  à  ma  progression  en  accordéon 
diatonique :  « Mon accordéon diatonique ? Bah,  il  était  dans mon grenier,  ça me donnait 
envie de m’y mettre depuis belle lurette. Quand une prof’ s’est installée près ce chez-moi, 
bingo, j’ai saisi l’occasion. Elle était top, j’ai appris super vite, et maintenant je peux jouer les  
airs de mon enfance ! ». Mais aussi :  « De temps à autre, je la voyais jouer de l’accordéon 
chromatique ?  Ce  n’est  pas  vraiment  le  même  instrument,  tu  peux  jouer  plus  de  styles 
différents. Ma prof’ m’avait proposé qu’on s’y mette, elle voyait bien que j’en avais envie. Elle  
m’a pas mal encouragé, j’avais la trouille, il y a tellement de touches en comparaison à mon 
accordéon diatonique !  Mais  du coup,  je  lui  ai  fait  confiance,  et  puis  je  savais  que je  ne 
lâcherais pas. » 
Ici,  je n’ai toujours pas été indépendant dans mes apprentissages, puisque la professeure 
m’était nécessaire à ce que je puisse évoluer. Pourtant, mes choix étaient fortement liés à ma 
motivation interne, et j’ai même continué d’accroitre ma puissance d’agir puisque j’ai appris,  
dans la continuité de ma motivation initiale, l’accordéon chromatique. Ce, notamment grâce 
à la présence de ma professeure, sa musique et ses conseils : elle a constitué pour moi des 
affections qui m’ont ancré encore davantage dans ma motivation interne.

 Imaginons  un  troisième  scénario :  « Ça  faisait  tellement  longtemps  que  je  lorgnais  sur 
l’accordéon diatonique qui prenait la poussière au grenier, ça me rappelait les danses folks 
que j’entendais, quand j’étais gamin. Lorsque j’ai su qu’une accordéoniste donnait des cours à 
côté de chez-moi, je me suis lancé. Elle m’a expliqué que le diatonique était dépassé, qu’elle 
avait appris à en jouer, mais que ça ne l’intéressait plus. Elle m’a dit que je devais acheter un  
accordéon chromatique pour apprendre. Du coup, j’ai réfléchi un peu, et je me suis dit que ça  
devait être pareil, au fond. Bref, maintenant, je sais en jouer plutôt bien, mais j’ai toujours un 
petit regret, je ne retrouve pas les tonalités que j’aimais tant. » Cette fois-ci, je n’ai pas été 
autonome, dans le sens où la dépendance à la professeure d’accordéon a réorienté mon 
désir  issu  de  ma  motivation  interne :  celui  d’apprendre  l’accordéon  diatonique  vers  la 
nécessité d’apprendre l’accordéon chromatique.

Lorsqu’un être utilise l’éducation comme prétexte pour enrôler la puissance d’agir d’un autre 
être au service d’une cause externe à elle, il l’enrôle donc au service de la poursuite de ses propres  
désirs. D’un point de vue systémique, ces désirs sont par ailleurs souvent générés par une motivation 
externe plus grande encore. C’est-à-dire qu’ils  sont eux-mêmes au service d’une autre puissance 

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 10



d’agir, celle d’un supérieur, d’une institution, de leur communauté, etc. En gros, du système moral  
qui les enclot (nous nous attarderons sur des exemples au prochain chapitre).  Ce système moral 
poussera les individus à se réguler les uns les autres pour entretenir l’illusion d’un cercle vertueux : la 
persistance de l’individu dans son collectif permet la persistance du collectif même (cohésion), qui  
elle-même maintient un cadre favorisant la persistance des individus. Il est vrai que la morale est un 
liant efficace permettant un « bloc social », mais elle doit pour cela oppresser tous les individus qui 
divergent de ce qu’elle estime comme « le bien ». Elle n’a pas vocation à comprendre et à servir les 
individus, elle a vocation à les normer et les juger. Elle est un contrat social à la fois et visible et  
invisible, nécessaire pour réguler, il est vrai, un collectif composé d’individus qui ne sont pas encore 
dans une éthique.

Le phénomène d’enrôlement de la puissance d’agir d’individus au service de l’accomplissement 
du désir d’autrui est possible du fait d’une dissymétrie de pouvoir initial. Certaines savent, d’autres  
apprennent ; certains décident, d’autres suivent ; certains choisissent, d’autres subissent… certains 
sont aliénés, d’autres s’aliènent ! Et, sous prétexte d’une éducation où l’on collabore, où l’on «  fait 
ensemble », ceux détenant le pouvoir dans la relation éducative mettent au service de leurs propres  
désirs — ou, comme on le verra mieux plus tard, au service d’un désir plus englobant encore — les 
puissances  d’agir  des  sujets objets  apprenants.  Ainsi,  pour  les  référents  affectifs  de  l’enfant 
apprenant  à  marcher,  l’accompagner  dans  son apprentissage  de manière  éthique signifiera  tout 
d’abord mettre en œuvre les conditions nécessaires à la préservation de la motivation interne de 
cette personne apprenante. Par exemple, en régulant de manière externe pour que l’enfant soit en 
capacité  de dépasser un frein qui  le  limite dans son apprentissage.  Cela peut se traduire par la  
transmission de conseils lui permettant de dépasser un frein (« Moi, je tiens le marteau comme cela, 
de façon à gagner en précision et en force. En plus, je me fatigue moins. »), ou en lui indiquant un 
autre itinéraire pour accroitre sa puissance d’agir, dans un cas où le frein serait insurmontable (« Tu 
sais, nous ne nous baignerons pas dans la piscine aujourd’hui, on vient de faire un traitement de l’eau 
qui s’appelle chloration-choc pour éliminer les algues qui se sont installées. Ça pourrait t’irriter les 
yeux et la peau pendant un bon moment. On pourra se baigner demain, le chlore en trop aura été 
éliminé par la filtration du robot, les rayons du soleil et l’évaporation. Pour cet après-midi, on peut 
aller au lac si tu souhaites te baigner, qu’est-ce que t’en penses ? »). Dans le cas de la marche, un 
environnement aménagé et adapté comme un parcours de motricité  peut, s’il est adéquatement mis 
en œuvre, constituer une régulation externe qui ne parasite en rien le désir de l’enfant à accéder à la  
marche, et le préserver des dangers qu’elle ne peut encore anticiper en raison de sa connaissance 
limitée du monde et de ses faibles capacités motrices. On peut toutefois questionner l’utilité d’un tel  
dispositif si l’enfant est entouré de terrains herbeux et d’un environnement naturel adéquat pour 
tester sa motricité et progresser. Les régulations externes peuvent également prendre la forme de 
jeux variés que l’enfant ne pourrait inventer spontanément, toujours calibrés aux besoins présents 
de l’enfant. L’objectif des adultes est ici de préserver la cause des efforts déployés par l’enfant pour 
accéder à la marche : sa motivation interne à persévérer dans son être, en lui indiquant des objets de 
désirs extérieurs à lui qui participent à l’accroissement de sa puissance d’agir.

Nous disposons d’ores et déjà d’un nombre d’éléments considérables pour affiner notre pensée 
analytique. Nous continuerons de préciser ce continuum de concepts, afin que nous puissions être 
équipés d’une connaissance utile pour accéder à l’éthique, que ce soit dans l’éducation, mais aussi,  
par extension, dans toutes les autres sphères dans lesquelles nous évoluons.
 
Récapitulons partiellement ce que nous avons déjà abordé :

 L’être est un être de désir. En tant qu’être, il agit dans l’objectif de poursuivre ses désirs.
o L’être tend à accroître sa puissance d’agir.
o L’être  possède une  motivation interne à  lui-même,  celle  qui  tend à  accroitre  sa 

puissance d’agir.

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 11



o Les  comportements  issus  d’une  motivation  interne  poursuivent  les  désirs  de 
l’individu, et sont autodéterminés.

o L’être est sans cesse affecté de causes extérieures.
o L’être n’a pas d’objets de désirs intrinsèquement parlant : déjà animé par des causes 

extérieures,  il  produit  ses  désirs  par  la  confrontation  avec  de  nouvelles  causes 
extérieures.

 Parmi les causes extérieures qui affectent l’être, les régulations externes viennent modifier 
l’effort de l’être.

o Les régulations externes agissent sur la capacité de l’être à s’autodéterminer.
o Les régulations externes sont utiles à l’être pour qu’il puisse continuer de persévérer 

dans son être.
o Les  régulations  peuvent  orienter  l’être  vers  une  motivation externe et  une  très 

faible capacité d’autodétermination.
o Les  comportements  issus  d’une  motivation  externe  sont  au  service  de  désirs 

extérieurs à l’individu.
 L’être peut intégrer les régulations, il est alors animé d’une motivation déviée.

o Une  motivation  déviée  peut  générer  des  comportements  plus  ou  moins 
autodéterminés, selon s’ils poursuivent des désirs appartenant ou non à l’individu.

 Les régulations modifient l’idée de la réalité des êtres. 
o Soit elles remplacent la non-connaissance de l’être par une connaissance adéquate.
o Soit  elles  remplacent  la  non-connaissance  de  l’être  par  une  connaissance 

inadéquate.
o L’être comprend plus ou moins les régulations qui agissent sur lui.

 S’il a une idée claire des causes extérieures qui agissent sur lui, sa capacité à 
s’autodéterminer est grande : sa connaissance est adéquate.

 S’il a une idée confuse des causes extérieures qui agissent sur lui, sa capacité 
à s’autodéterminer est faible : sa connaissance est inadéquate.

 S’il ne parvient pas à agir sur les causes extérieures qui lui provoquent une 
tristesse, l’être peut tendre à un état d’amotivation.

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 12



2. Mettre fin aux affections aliénantes

Nous parlions plus tôt de causes extérieures : ces affections que tout un chacun rencontre tout 
au long de sa vie. Lorsque je suis confronté à une affection, elle me modifie d’une manière ou d’une 
autre, et génère en moi une joie ou tristesse. 

• Soit l’affection m’aide, soit elle me dessert. 
• Soit elle m’augmente, soit elle me diminue. 
• Soit elle me rapproche de ma puissance d’agir, soit elle m’en écarte. 
• Soit elle me permet d’avoir une image plus  distincte du monde, soit elle m’en laisse une 

image plus confuse.
• Soit elle augmente ma capacité à me connaître moi-même ainsi que le monde de manière 

adéquate (donc elle augmente mon intelligence), soit elle diminue cette capacité (donc elle 
limite mon intelligence).

Spinoza nous raconte que nous pouvons être la cause adéquate de nos affections (« Je continue de 
lire ce texte car je sais qu’il peut m’aider à comprendre le monde »). Ici, l’être est nécessairement 
actif dans l’agir : on parlera ici d’affects.

• Moyen mnémotechnique : Agir - Actif - Affect 
Mais le philosophe nous raconte aussi que nous pouvons tout à fait de pas être la cause de nos 
affections (« Je continue de lire ce texte car son auteur me menace de mort si je ne le fais pas.  »), ou 
en être qu’une cause partielle (« Je continue de lire ce texte car mes amies en parlent et j’en ai marre 
de ne pas suivre leurs conversations. »). Ici, l’être est passif, il pâtit des causes extérieures : on parlera 
ici de passions.

• Moyen mnémotechnique : Pâtir - Passif - Passion 

On peut aisément confondre les deux termes, mais il faut bien comprendre que pour Spinoza, ces  
deux termes ne représente pas du tout la même chose : il nous faut apprendre à les distinguer de 
manière rigoureuse.

Lorsque je rencontre une cause, j’éprouve alors, comme on le disait, une joie ou une tristesse. Je 
la rencontre, et comme je suis complétement ou partiellement  passif, j’éprouve des  passions. Des 
passions joyeuses, des passions tristes. 
Les passions tristes diminuent ma puissance d’agir, les passions joyeuses l’augmentent. Voici une 
nuance : elles ne m’augmentent pas, elles augmentent ma puissance d’agir. Arrêtez-vous quelques 
minutes sur la phrase si besoin, la nuance est de taille. Bien qu’elle soit augmentée, je ne suis pas  
encore en possession de ma puissance. Les passions sont à l’origine de la fluctuation de ma puissance  
d’agir, mais je ne la possède pas à proprement parler : « Je ressens quelque chose. » 

Ça semble être un lieu commun, mais la passion est de cet ordre : « je  ressens  que… », « je 
perçois que… ». Lorsque je rencontre une cause extérieure, je suis dans le domaine des passions tant 
que je ne comprends pas les rapports que j’entretiens avec la cause rencontrée. En définitive, tant 
que je ne suis pas en mesure d’analyser ce qui provoque en moi tel ou tel ressenti. Je reviendrai sur  
cette notion de rapports plus bas.

Ainsi, une passion triste est provoquée par la rencontre d’une cause qui ne me convient pas. 
L’essence de cette cause, c’est-à-dire ce qui fait d’elle ce qu’elle est, ne convient pas à mon essence,  
c’est-à-dire ce qui fait que j’existe comme j’existe. Ainsi, cette disharmonie (que je perçois) me cause 
une tristesse, et m’écarte, me distance de ma puissance d’agir. 

• « Je tremble de peur devant ce film que je regarde avec mes deux sœurs. »

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 13



A contrario, la rencontre avec une cause qui me convient provoque en moi une passion joyeuse. 
Ici, l’essence de cette cause convient à mon essence, et l’harmonie qui en résulte (que je perçois) me 
cause une joie : elle m’approche de ma puissance d’agir.

• « Je suis stupéfait par cette histoire, ces personnages sont vraiment extraordinaires ! »

∆ PAUSE DANS LA LECTURE PROPOSÉE ∆

Donc, une affection modifie ma puissance, mais je ne possède pas encore ce qui en résulte.  
L’étape  suivante  me  mènera  à  comprendre  la  manière  dont  je  peux  posséder  cette  potentielle 
puissance modifiée. Ici, la passion vécue représente une opportunité. Commençons par l’opportunité 
permettant d’accroitre sa connaissance adéquate — donc d’augmenter son intelligence.

Lorsque j’éprouve une passion joyeuse, c’est donc que l’affection rencontrée s’accorde avec ce 
que je suis (« Je suis stupéfait par cette histoire, ces personnages sont vraiment extraordinaires ! »). 
Dans le domaine des passions, je perçois cette affection seulement sous forme de l’effet bénéfique 
qu’elle a sur mon corps (« Je suis stupéfait... »). C’est ici précisément qu’il faut se mettre en effort, et 
ce pour l’excellente raison que cet effort permettra de nous augmenter. Ainsi, je peux parvenir à une  
idée  adéquate à  travers  cette rencontre :  je  peux faire  de  ce  rapport  une  connaissance  qui  me 
permettra de savoir ce qui me provoque des passions joyeuses (« Les films avec des personnages 
racisés non stéréotypés m’aident à déconstruire mes stéréotypes racistes. »).  C’est-à-dire qu’il  est 
possible  de  dépasser  la  simple  perception  de  l’effet  bénéfique  résultant  de  la  rencontre  entre 
l’affection et mon corps :  il  est  possible d’envisager les rapports qui déterminent ce qui fait  que 
l’issue de cette rencontre m’est bénéfique ou néfaste.  Lorsque je comprends en quoi ces rapports 
sont  adéquats,  je  comprends  plus  justement  ce  qui  agit  sur  moi,  et  je  deviens  capable  de 
sélectionner ce qui convient à mon être, et donc ce qui participe à l’accroissement de ma puissance 
d’agir. 

C’est de la compréhension de ces rapports que découlent des  affects. Après avoir été  passif 
lors de la rencontre d’une cause, je comprends en quoi elle m’a été bénéfique et je deviens actif pour 
m’affecter de causes similaires.

• Passif : « Ah, tu veux regarder un film ? Ok, pourquoi pas, j’ai rien à faire d’autres... »
• Actif : « Woo, ce film remet pas mal de mes croyances en questions... Tu en connais d’autres 

aussi subtils sur ce sujet ? »

Les passions joyeuses sont à l’origine de l’augmentation de ma puissance : je ne possède pas 
encore cette puissance augmentée, elles ne sont encore qu’une forme éventuelle de ce que nous 
appellerons  affects  joyeux,  c’est-à-dire,  les  sentiments  ou  comportements  qui  découlent  de  la 
compréhension de ce qui cause l’augmentation de ma puissance d’agir. Je dis bien, « sentiments ou 
comportements » :  les  affects,  au  sens  de  Spinoza,  ne  doivent  pas  être  entendus  comme 
« émotions »,  ils  sont  autant  une idée de quelque chose qu’une mise en action du corps.  Ainsi,  
lorsque j’ai formé mon affect joyeux, je possède cette puissance d’agir augmentée, et je suis capable  
de modifier mes idées et mes actions afin de sélectionner encore plus les affections qui provoquent  
en moi  des  passions  joyeuses.  Ceci, car  je  connais  les  rapports  que je  peux entretenir  avec  ces 
dernières.

Voyons cela comme une boucle vertueuse :
 Je  vis  des  passions  joyeuses :  « Je  ne peux pas  m’empêcher  de sourire  lorsque je  fais  du 

roller ! »
 Je  comprends  en  quoi  elles  s’accordent  avec  moi-même :  « J’ai  besoin  de  me  dépenser 

physiquement, et la vitesse me provoque des sensations que j’adore. »
 J’utilise cette connaissance pour percevoir plus adéquatement les affections qui m’apportent 

de la joie :  « J’ai  beaucoup d’enthousiasme lorsque je peux dépenser mon énergie par un 

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 14



moyen mêlant technique et physique, dans le sens où, avec le roller, j’ai beaucoup de plaisir à 
trouver le bon geste pour accélérer rapidement,  tout en étant capable de faire un virage 
précis ou de freiner avec le bon timing. »

 Je nourris ma motivation des  affects joyeux qui découlent de cette compréhension, et qui 
participent  de  manière  durable  et  profonde  à  l’accroissement  de  ma  puissance  d’agir,  
puisqu’ils déterminent ma capacité à identifier les passions joyeuses : « J’ai demandé à une 
amie de m’apprendre la trottinette de descente, je pense que ça me plaira ! Et je me mettrais 
bien au ski quand j’en aurais l’occasion… »

Voyons maintenant l’autre cas,  celui  qui  nous donne l’occasion… de nous diminuer.  Je veux 
parler  de  la  passion  triste,  qui  nous  offre  l’opportunité  d’accroitre  notre  connaissance 
inadéquate — donc d’altérer notre intelligence. Lorsque j’éprouve une passion triste, on l’a vu, c’est 
que l’affection que je rencontre ne me convient pas : les rapports que nous entretenons ne sont pas 
harmonieux.  Ainsi,  de  ces  rapports  incohérents,  j’éprouve  une  tristesse.  La  clé,  alors,  pour 
comprendre  ce  que  l’affect  de  tristesse,  est  de  ne  pas  appliquer  la  même  logique  que 
précédemment. C’est-à-dire, de croire que l’affect de tristesse découle de ma compréhension de ce 
qui est disharmonieux. Car, si mon entendement (ma faculté à comprendre) me permet de savoir 
qu’une cause m’affecte tristement (« J’ai mal quand je pose ma main sur une ortie »), alors c’est une 
connaissance  adéquate,  car  je  sais  que  cette cause  diminue ma puissance  d’agir.  Ainsi,  je  m’en 
éloignerai (« Je suis précautionneux lorsque je veux cueillir des orties. »), et la conséquence serait que 
j’éprouve une joie à m’écarter de ce qui me rend triste (« Je peux ramasser des orties pour les soupes 
sans avoir mal ! »). Bon, comprenons, ce n’est pas une impasse. 

Spinoza nous dit qu’un affect de tristesse est nécessairement une passion. Ça change tout, mais 
je crois qu’une démonstration avec les éléments que nous avons déjà évoqués peut être utile :

• En tant qu’être, je m’efforce par tous les moyens de perséver dans mon être.
• Ça suppose donc que je m’efforce d’augmenter ma puissance d’agir.
• Je sais qu’une tristesse diminue nécessairement ma puissance d’agir.
• Donc, je ne peux pas être actif pour m’affecter consciemment d’une cause qui diminue ma 

puissance.
• Donc, si je suis affecté d’une tristesse, elle est nécessairement issue d’un état passif de ma 

part, et donc d’un état actif. Cette affection est nécessairement une passion.

Lorsque je rencontre une affection qui génère en moi une passion triste,  j’ai  pour idée une  
image de cette tristesse. Elle me donne l’occasion de croire à une illusion, celle que le rapport que 
nous entretenons est adéquat — alors qu’il ne l’est pas ! 

Ainsi, lorsque je crois qu’une affection diminuant ma puissance d’agir est en cohérence avec moi, il  
découlera de cette compréhension erronée — de cette illusion de « j’ai  compris pourquoi » — un 
affect de tristesse. 

• La passion triste est l’image confuse de la tristesse : « Je ne sais pas pourquoi, mais je ne me 
supporte pas quand je mange comme les autres au déjeuner, je me déteste. » 

• L’affect de tristesse apparaît lorsque l’être croit que le rapport qu’il entretient avec la cause 
est adéquat : « Promets-moi que tu ne le diras à personne, mais mon truc pour faire du 32, 
c’est de me faire vomir si j’ai craqué et que j’ai mangé le dessert ou un truc gras à midi. » 
Je suis actif pour m’affecter de causes inadéquates. L’affect de tristesse est passionnée, il est 
une passion triste.

C’est alors que ma puissance n’est plus uniquement que potentiellement diminuée : je possède cette 
diminution. Je crois que les rapports que j’entretiens avec quelque chose qui m’est nocif me sont  

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 15



bénéfiques. Étant moins capable d’identifier ce qui agit sur moi, je suis diminué. Voyons cela comme 
une boucle néfaste :

 Je  vis  des  passions  tristes :  « Je  suis  immonde !  J’ai  quasi  trente  ans  et  j’ai  toujours  ces 
boutons horribles sur le visage ! »

 Je crée une illusion de joie me permettant de compenser ces passions tristes : « Oh ! J’ai l’air 
d’avoir une peau de bébé avec cette lumière. Tu peux m’prendre en photo avec le filtre Rise ? 
Je l’adore, à chaque fois j’ai un max de « J’aime » sur Insta’ ! »

 Je vis des passions tristes lorsque l’illusion tombe :  « Non, mais j’t’imaginais tellement pas 
comme ça ! J’te préfère en photo, sorry ! »

o Je tombe dans un état d’amotivation : « Je m’insupporte. Je sors plus d’chez-moi. Je 
n’rencontrerai jamais personne de toute façon. »

o Je  compense  avec  de  nouvelles  illusions : « J’ai  vu  sur  une  pub’  une  crème  qui 
fonctionne à tous les coups ! J’en mets trois fois par jour depuis une semaine, ça va  
marcher ! »

o Etc.

Prenons un autre scénario :
 Je vis des passions tristes : « J’ai encore raté mon plat, je suis écœuré… »
 J’ai l’illusion qu’elles s’accordent avec ce que je suis : « Je suis vraiment un bon à rien en 

cuisine, j’suis pas foutu d’faire une omelette correctement. »
 J’utilise  cette  connaissance  inadéquate  pour  générer  des  illusions que  je  crois  être  des 

solutions me permettant de dépasser ces passions tristes : « Je ne cuisinerai plus, voilà. Les 
plats cuisinés du supermarché iront très bien. »

 Je  nourris  ma motivation des  affects  de  tristesse qui  découlent  de cette illusion,  et  qui 
participent à la diminution de ma puissance d’agir, puisqu’elles m’éloignent de ma capacité 
à identifier les passions joyeuses : « Quand je te vois cuisiner, ça me rend tellement jaloux ! 
Moi j’ai abandonné depuis un moment, je faisais toujours tout à l’envers. Sucré comme salé, 
je n’arrivais jamais à ce que je voulais. »

Il faut bien comprendre que rien de tout ceci n’est que théorique. On est clairement dans des 
outils  pratiques.  Il  est  clair  que  se  les  approprier  prend  du  temps,  mais,  si  on  reprend  le  cas 
précédent, on peut imaginer ce que pourrait être l’issu lorsqu’on a saisi l’enjeu de tout ce charabia 
abstrait, mais, en définitive, très concret :

 Je vis des passions tristes : « J’ai encore raté mon plat, je suis écœuré… »
 Je comprends au mieux possible ce qui agit sur moi :  « Bon, c’est vrai que je n’ai jamais 

vraiment appris, et que j’improvise à chaque fois. En plus, je me rends compte maintenant 
que, gamin, on mangeait toujours des trucs décongelés. »

 J’utilise cette connaissance adéquate pour identifier des causes extérieures qui pourraient 
m’aider  à  m’écarter  de  ces  passions  tristes :  « Je  crois  que  je  vais  demander  à  mon 
colocataire de m’apprendre à cuisiner, il fait toujours de bons plats. J’irai m’acheter un livre 
de recettes aussi, au moins je pourrais essayer seul, mais sans improviser. »

 Je nourris ma motivation interne à l’aide de cette connaissance :  « En plus, je me souviens 
que ma sœur me disait que plus je connaitrais de recettes, plus je pourrais improviser et être 
créatif. J’ai envie d’arriver à ça. »

 J’agis en fonction des conclusions issues de cette connaissance :  « Je peux t’aider à faire le 
gratin que tu comptais faire ce soir ? J’aimerais voir comment tu t’y prends »

 Mes  actions  me  procurent  des  passions  joyeuses :  « J’ai  enfin  réussi  à  cuisiner  un  truc 
mangeable. C’est même bon, en fait ! »

 Je comprends en quoi elles s’accordent avec moi-même : « J’en suis capable, finalement ! Ce 
n’est même pas si compliqué. »

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 16



 J’utilise cette connaissance pour percevoir plus adéquatement les affections qui m’apportent 
de la joie : « J’ai encore besoin de son aide pour les pâtisseries, mais je crois que je veux me 
débrouiller seul maintenant pour les entrées et les plats. Les livres de recettes me suffisent, je 
sais me servir des outils nécessaires. »

 Enfin, je nourris ma motivation des  affects joyeux qui découlent de cette compréhension : 
« Je suis à l’aise pour cuisiner pour d’autres maintenant ! Ce soir, j’invite les amies à manger, 
j’ai envie de cuisiner pour un groupe ! Bon, je crois que je vais quand même leur demander 
d’amener le dessert, chaque chose en son temps. »

Comme avec n’importe quelle discipline, plus la pratique est conséquente, et plus il  devient 
facile  de s’adapter.  Cette gymnastique de la  pensée ne fait  pas exception,  et  peut,  à  terme,  ne  
demander qu’un bref effort pour utiliser les passions joyeuses comme des tremplins vers la puissance 
d’agir,  et  pour  inverser  les  freins  que  constituent  les  passions  tristes  en  accélérateurs  vers  de  
nouveaux tremplins.

∆ PAUSE DANS LA LECTURE PROPOSÉE ∆

Avant de faire un pont très concret vers l’acte éducatif, il nous faut désormais rattacher ces 
nouvelles données au concept des désirs que l’on a vu précédemment. Nous savons désormais que,  
d’un point de vue éthique, l’enrôlement des désirs n’est aucunement envisageable. Pourtant, c’est  
une pratique des plus courantes, et si certains désirs sont si efficaces pour en réorienter d’autres,  
c’est en partie parce que les affects représentent un levier d’aliénation majeur.
Les affects sont en effet d’une puissance considérable : ils sont directement liés aux objets de désirs 
que vont poursuivre les individus. Ils sont donc également connectés à la motivation des personnes.  
Les formes d’enrôlement par le levier affectif sont infinies, je ne peux en aucun cas les répertorier  
exhaustivement, mais voyons ensemble les systèmes sur lesquelles elles s’appuient.
Mon désir, on l’a vu, n’est pas nécessairement conscientisé. Si je suis capable de l’identifier et de me  
mettre  à  la  poursuite  de  mes  objets  de  désirs,  alors  je  suis  dans  un  état  proche  de  
l’autodétermination. A contrario, si je n’ai pas identifié mentalement mon désir, je ne peux savoir les  
objets de désirs que je dois poursuivre pour augmenter le plus efficacement possible ma puissance 
d’agir. Je suis alors en situation de dépendance : dépendant de rêves, de fantasmes ou de projets. 
Cette situation de dépendance, où je suis hors d’un état d’autodétermination, est une aubaine pour 
un désir-maître, un désir-tyran ou un métadésir. Précisons quand même les termes avant d’aller plus 
loin.

 On entend par métadésir, un désir lié à la puissance d’agir d’une institution ou d’une entité 
abstraite  telle  que  la  morale,  tendant  à  orienter  l’intégralité  des  désirs  individuels  ou 
collectifs pouvant être sujets à son emprise. Le métadésir persévère tant que les individus ou 
collectifs nourrissent sa puissance d’agir en leur accordant la leur.

 On  entend  par  désir-maître,  un  désir  lié  à  la  puissance  d’agir  d’une  personne  ou  d’un 
collectif, cherchant à réorienter des désirs individuels, et ceci, en pensant agir pour le bien.  
Le désir-maître est lui-même enrôlé par un métadésir.

 On entend par désir-tyran, un désir lié à la puissance d’agir d’une personne, d’un collectif ou 
d’une institution,  cherchant  à  réorienter  des  désirs  individuels  pour  les  asservir,  et  ainsi 
s’accaparer leurs puissances d’agir pour les mettre à profit du leur. Le désir-tyran peut être 
enrôlé par un métadésir, mais pas nécessairement.

Ainsi, lorsque je suis inapte à m’autodéterminer (à être conscient au plus possible de ce qui agit 
sur moi, à être la cause adéquate de mes affects), alors ma motivation à augmenter ma puissance  
d’agir, qui, on l’a déjà dit, n’a jamais une direction donnée (destinée), se laisse influencer de manière 
considérable par les objets extérieurs à moi-même. Or — et ce n’est pas une surprise —, nous ne 
vivons pas dans une société majoritairement basée sur l’éthique. 

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 17



Lorsque  je  suis  spectateur  passif  de  centaines  de  milliers  de  publicités  au  cours  de  mon 
existence,  je  ne  peux,  en  quelque  sorte,  nier  l’existence  d’un  métadésir  qui  tend  à  nous  faire 
consommer plus que davantage, et qui, par ailleurs, développe des associations de désirs-tyrans si  
puissantes qu’elles parviennent à contraindre les individus à modifier leurs habitudes. En critique de  
la  société  consumériste  et  productiviste,  une  telle  association  de  désirs-tyrans  est  appelée  un 
monopole radical.  N’entendons pas  ici  le  monopole d’une marque !  Le monopole radical  est  un 
ensemble d’agents (désirs-tyrans) du métadésir qui se coordonne pour orienter de manière presque 
inévitable les désirs de tous les individus et collectifs. Ainsi, le système ne nous permet quasiment  
plus de nous passer d’une banque, car il nous serait presque impossible de trouver légalement un  
logement, un travail, de faire ses courses, etc. Le système bancaire est donc une forme de monopole  
radicale, qui oriente et conditionne les actes de l’ensemble des individus qu’il asservit.

Lorsque, tout au long de ma vie scolaire, je suis sujet à plusieurs centaines d’évaluations sans 
que je puisse en choisir le contenu, et sans que je puisse m’autoévaluer pour comprendre par moi-
même mes lacunes et mes progrès, je ne peux, à nouveau, nier l’existence d’un métadésir qui tend à  
m’inculquer un savoir défini par une institution, et calibré pour la société capitalo-normée (c’est-à-
dire, normé selon un système économique, social et juridique qui est notamment caractérisé par la 
propriété privée des moyens de production et d’échange, le pouvoir des actionnaires, la recherche 
du profit, la liberté des échanges, et l’accumulation du capital.) Pourtant, il m’est difficile de sortir de 
l’école publique sans que je ne sois sujet à de nombreuses difficultés, car la société est inéquitable 
sur ce point (absence d’aide financière, difficulté pour accéder à l’université et aux grandes écoles, 
donc potentiellement au marché du travail, etc.).

Lorsque,  en  tant  que  prof’  des  écoles,  je  suis  contraint  de  suivre  un  programme  qui  ne 
correspond pas nécessairement aux besoins d’apprentissages de chaque individu formant la classe, 
et que je ne peux pas choisir les évaluations qui correspondraient à leurs connaissances acquises, je 
ne peux nier ma servitude à un désir-tyran (l’éducation nationale), lui-même au service du métadésir 
dont on parlait dans le paragraphe précédent. Ma servitude, qui fait de moi un désir-maître (« Je fais 
ce que j’peux, mais c’est impossible que je puisse suivre individuellement 28 enfants en même temps ! 
Du coup je fais des concessions, et tant pis pour les quelques ateliers philo’ que je voulais mettre en 
place, ils sont trop en retard en maths… »), conditionne donc mes actes, et je vais alors tendre à 
réorienter l’ensemble des désirs individuels dans celui que je crois être le bon. En résumé, au service 
du métadésir.

Nous pourrions faire une liste sans fin de tels exemples. N’hésitez pas à poser ce texte quelques 
minutes pour identifier des métadésirs, désirs-tyrans ou désirs-maîtres pour lesquels vous accordez 
une  partie  de  votre  puissance  d’agir.  Et,  si  vous  vous  en  sentez  l’envie,  je  vous  invite  à  tenter 
d’identifier les moments ou espaces où vous devenez vous-même un désir-maître ou un désir-tyran. 
Si  vous en faites l’expérience de pensée, je vous conseille d’éviter toute culpabilisation de vous-
même ou d’une personne extérieure :  nous  ne  sommes jamais  la  cause  adéquate  de  nos  actes 
lorsque nous ne sommes pas justes, et nous agissons souvent sans nous rendre compte que nous 
sommes  nous  l’influence  de  causes  extérieures  puissantes.  Si  cette  expérience  révèle  des 
dissymétries de pouvoir ou des situations problématiques dans lesquelles vous êtes impliqué, un des 
cheminements de pensée peut-être : sur quoi puis-je agir afin de ne pas reproduire ce que je trouve 
aliénant pour d’autres ou pour moi-même ?

Revenons-en à nos moutons. Je veux dire, nos affects, et le levier qu’ils représentent pour un 
désir qui voudrait en enrôler d’autres. Vous en avez peut-être déjà l’intuition, mais quelque chose qui  
parvient à nous émouvoir, à nous prendre par les sentiments (donc à jouer avec nos passions), peut 
généralement détenir une influence considérable sur nous. Ainsi, ce genre de bâtisseurs d’esprits  
façonnerait en partie notre vision du monde ? Il me semble que oui – pour ne pas dire que j’en suis 
convaincu. Prenons trois exemples pour nous aider à y voir plus clair :

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 18



 Après visionnage d’un documentaire émouvant, je me rends compte que les raisons pour 
lesquelles je  suis  ému viennent modifier  à plus long terme ma perception. Par exemple,  
après avoir découvert le monde du handicap avec un documentaire « touchant » souhaitant 
sensibiliser la population, et agrémenté de musiques propices à me faire pleurer, alors ma 
vision de ce monde — hors de mon commun — se rapproche de celle que la réalisatrice 
souhaite  nous  donner  (désir-maître).  Ainsi,  si  elle  a  finement  mené  son  coup,  je  serai  
davantage  en  empathie  avec  les  prochaines  personnes  que  je  rencontrerai,  et  qui 
correspondent aux critères des personnes en situation de handicap que j’ai pu identifier dans 
le documentaire. Et lorsque j’entendrai un ami se moquer d’une personne en situation de 
handicap,  je  le  moralise  (moi-même  devenu  désir-maître)  en  lui  disant  que  c’est 
inacceptable.

 [Situation fictive] Dans 98 % des films d’action, les filles sont des héroïnes incroyables, rusées 
et capables de résoudre des problèmes qui paraissent pourtant insurmontables. Comme les 
chaines  télévisées  (désirs-tyrans)  en diffusent  tous  les  soirs,  et  que  mes parents  (désirs-
maitres) les regardent, alors, depuis mon enfance, j’ai des sentiments très positifs quand je 
pense  à  toutes  ces  ébouriffantes  héroïnes.  Ma  vision  du  monde  est  évidemment 
conditionnée,  et  je  pense  que  les  filles,  dans  notre  société,  sont  des  personnes  fortes,  
autonomes, qui m’aideront sans problème si je tombe en panne sur la route avec ma voiture.

 Je suis une manager et je gère une petite équipe dans une multinationale. Ma chef m’a dit  
que j’aurais quelques « avantages » si  nos chiffres finissent en hausse. Je sais que j’ai  de 
l’influence sur la majorité de l’équipe, et je leur fais miroiter une possible augmentation de 
salaire si nous obtenons des résultats suffisants d’ici la fin de l’année. J’ai informé l’équipe 
que je n’ai pas d’infos précises, mais que l’information vient d’en haut. Du coup, ils se sont 
mis à mettre la pression à Ahmed et Carole, les plus lents. Et j’en remets une couche de 
temps à autre, je leur dis qu’ils ralentissent le travail du groupe et qu’ils seront tenus pour  
responsables si nous ne parvenons pas aux résultats espérés. 

o La manager représente un désir-tyran au service d’un métadésir, la multinationale.
o La manager a été confrontée à une affection aliénante (« quelques avantages en cas 

de hausse »),  et a réorienté son désir en fonction de cette régulation externe. Sa 
motivation a été enrôlée par le métadésir, qui détient une emprise encore plus forte  
sur elle. Elle met sa puissance d’agir au service de celui-ci.

o La manager installe son équipe dans un état passionné, en réorientant leurs désirs 
pour s’accaparer leurs puissances d’agir,  et  ainsi  servir  son propre désir.  Elle use 
d’une  affection  aliénante  (« Votre  salaire  va  augmenter  si  on  a  des  résultats 
suffisants ! »). Les personnes ont ainsi l’illusion d’une joie basée sur l’envie d’avoir 
plus de pouvoir en tant que consommateurs, et de se hisser dans une classe sociale 
plus élevée.

o Les  personnes  de  l’équipe  deviennent  en  majorité  des  soutiens  au  désir-tyran, 
puisqu’elles  agissent  en  se  basant  sur  leur  illusion  de joie.  Elles  mettent  ainsi  la  
pression aux personnes divergentes, Carole et Ahmed. Ces dernières subissent ainsi 
des  affections  aliénantes  (« Travaillez  plus  vite ! »).  Ces  régulations  externes  des 
personnes de l’équipe sont basées sur la haine que génère l’idée qu’elles puissent ne  
pas  accéder  à  leur  joie  illusoire  (leur  augmentation  de  salaire).  Ces  régulations 
cherchent  à  externaliser  les  motivations  d’Ahmed  et  Carole  par  la  crainte  d’une 
punition  sociale  (« C’est  votre  faute ! »).  Ces  co-désirs-maîtres  cherchent  donc  à 
enrôler les puissances d’agir d’Ahmed et Carole pour leur permettre d’assouvir leur  
désir d’être augmenté. 

o Dans la même logique, la manager plonge également Carole et Ahmed dans cet état  
passionné en leur infligeant une affection basée sur la culpabilité. 

o Ainsi,  tous les membres de l’équipe ont modifié leur comportement à la suite de 
régulations externes. 

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 19



Dans ces différents exemples, toutes les affections rencontrées par les individus, sans exception, 
ont modifié les affects des personnes, et ont généré des passions joyeuses ou tristes. En surgissant 
dans la vie affective des individus, chaque affection constitue ainsi un stimulus, un événement, qui a  
interféré avec leurs désirs individuels. Voyons quelles pourraient être de possibles conséquences :

 Les affections, comme dans le premier exemple, ont une visée moralisante : pour le bien de 
la société selon le point de vue de la réalisatrice. Le désir de sensibilisation est louable, mais  
les effets sur les individus peuvent prendre des formes loin d’une éthique. Je m’explique : par 
exemple, une personne aliénée dans une empathie basée sur ses illusions pourrait, au final,  
se déconnecter de la réalité de ce que peuvent vivre les personnes en situation de handicap.  
Elle pourrait ainsi toutes les percevoir comme des « êtres à protéger », et non plus comme 
des « êtres » tout court. 

 L’industrie  du  film,  dans  le  second  exemple,  joue  majoritairement  avec  des  affections 
provoquant des passions joyeuses chez les individus, et qui détermineront des stéréotypes 
dominants en société. Ainsi, les individus adoptent des comportements qui correspondent à 
l’idée qu’ils se font de la femme, et peuvent alors, par exemple, discriminer des femmes qui  
divergeraient de cette vision dogmatique.

 Dans  le  dernier  tableau,  plutôt  déprimant,  les  différentes  affections  ont  clairement  un 
objectif d’asservissement du pouvoir d’agir des personnes, et ce à toutes les échelles. Les  
affections génèrent des passions joyeuses (l’augmentation) et des passions tristes (colère, 
culpabilité…). Ici, tous les désirs des acteurs sont enrôlés par le métadésir.

Le levier affectif est donc un outil d’une puissance redoutable. En tant qu’actrice éducative, je 
peux parfaitement agir, comme on l’a vu, au service d’un métadésir aliénant, et donc, favoriser la  
persistance de la société telle qu’elle est aujourd’hui. Pour ce faire, affecter les gens en les plongeant  
dans un état passionné est efficace, c’est évident, mais il est désormais impossible de nier la portée  
aliénante que de tels mécanismes comportent. Ainsi, lorsqu’elle est envisagée avec un angle éthique,  
l’éducation ne peut pas mettre en œuvre de tels processus. Elle doit faire vivre un autre paradigme, 
radicalement différent.  En tant qu’éthicateur,  je  suis  conscient que je suis  à l’origine d’un grand 
nombre d’affections extérieures que rencontrent les personnes pour lesquelles je déploie mes actes  
éducatifs dans les espaces que l’on partage. Toutefois, mon objectif est, notamment, de permettre à 
chacune de ces personnes de se rapprocher d’une éthique et d’un état d’autodétermination, où la  
personne  s’anime  en  fonction  de  sa  motivation  interne,  et  où  elle  parvient  à  augmenter  sa  
connaissance adéquate — donc à identifier de mieux en mieux l’ensemble des causes qui agissent sur 
elle.  Et donc, un état où elle devient capable d’identifier ses passions afin qu’elle puisse être au  
maximum la cause adéquate de ses affects joyeux, tout en parvenant à écarter ses passions tristes.  
Un état, enfin, où la personne accroit sa puissance d’agir, et s’approche de plus en plus de la pleine  
possession de cette puissance.

Regardons ce que cela donne concrètement. Ci-dessous, voici quelques pistes en vrac, pour ne  
pas  hiérarchiser.  Sans  être  exhaustif,  évidemment,  car  c’est  à  vous,  ensuite,  d’envisager  ce  qui 
correspond ou non à une posture éthique :

 Je  ne  peux  pas  utiliser  des  biais  affectifs  pour  créer  des  illusions,  afin  d’orienter  des  
personnes dans la direction qui me semble être la plus propice. 

 Je ne peux donc pas chercher de l’affection en promettant en échange d’être gentil.
 Je ne peux pas chercher la résignation en menaçant pas la peur, la punition.
 Je ne peux pas chercher à moraliser une personne en la culpabilisant de ce qu’elle a fait.
 Je ne peux pas laisser libre cours à une injustice sans intervenir lorsque je constate que les  

personnes impliquées ne sont pas en mesure de se réguler par elle-même de manière juste.
 Je ne sais pas ce qui est bon pour l’autre, puisque, par essence, l’autre est différent, et a 

donc nécessairement des besoins différents des miens. 

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 20



 Je ne peux pas guider mes actes par des passions, ils seraient nécessairement arbitraires, car 
je peux me sentir plus proche d’une personne plutôt qu’une autre. J’évite donc de réagir  
sous le coup des passions tristes — voire joyeuses — pour éviter des situations inéquitables 
et injustes. 

 Si je me trompe, en régulant de manière injuste admettons, je tente alors une réparation de 
ce  qui  a  été  affecté  négativement  (tel  que  le  rapport  de  confiance).  Par  exemple,  en 
demandant des excuses, en expliquant pourquoi j’ai agi ainsi, quelles sont les limites de mes  
actes  que  j’ai  identifiées,  ce  que  j’essaierais  de  faire  si  une  telle  situation  vient  à  se 
reproduire…

 Je  ne  peux  utiliser  les  passions  ou  les  illusions  d’une personne pour  servir  mon propre 
intérêt.

 Dans cette optique, je ne peux pas mettre en œuvre une manœuvre de séduction.
 Je  propose  des  réflexions,  des  discussions,  des  activités,  permettant  aux  personnes 

d’identifier leurs illusions.
 Je délaisse le pilotage des apprentissages dès que j’en ai l’occasion, afin que les personnes  

puissent progressivement accéder à un état d’autonomie.
 J’associe de fait les personnes à la mise en œuvre de leurs apprentissages, et tente, autant 

que je le peux, d’installer un cadre dans lequel elles peuvent comprendre ce qu’elles font,  
comment et pourquoi, et comment elles pourraient aller au-delà de ces apprentissages. 

 Etc.

Enfin, et c’est tout aussi important, je travaille à l’élaboration d’un cadre collectif dans lequel les 
processus  moralisants  tendent  le  plus  possible  à  disparaître.  Il  ne suffit pas  pour  cela  d’être  en 
désaccord avec certains mécanismes de société, il s’agit de s’affranchir des mécanismes asservissants 
présents dans des logiques morales.

Récapitulons brièvement :
 Les affections qu’un être rencontre génèrent des passions.

o Les  passions joyeuses  sont à l’origine de l’augmentation de la puissance d’agir de 
l’être.

 L’être ne possède pas encore cette potentielle augmentation.
o Les passions tristes sont à l’origine de la diminution de la puissance d’agir de l’être. 

 L’être ne possède pas encore cette potentielle diminution.
 Un être n’est pas la cause d’une passion. Elle est provoquée par la rencontre d’une affection 

extérieure à l’être.
 Les affects découlent de l’idée que l’être se fait du rapport qu’il entretient avec l’affection.

o Les  affects joyeux découlent d’une  connaissance adéquate de l’être : il  comprend 
qu’il entretient un rapport adéquat avec l’affection, qu’ils s’accordent. 

o Les  affects  de  tristesse sont  nécessairement  des  passions,  et découlent  d’une 
connaissance inadéquate de l’être : il a l’illusion qu’il entretient un rapport adéquat 
avec l’affection, alors qu’il est inadéquat et que tous deux ne s’accordent pas.

 Un  être  est  la  cause  d’un  affect.  Ce  dernier  est  provoqué  par  sa  compréhension  des 
affections extérieures.

o Un être est la cause adéquate  d’un affect joyeux, il  est alors en possession de sa 
puissance d’agir augmentée. Il est actif, hors de la passion.

o Un être est la cause inadéquate d’un affect de tristesse, il est alors tenu éloigné de 
sa puissance d’agir. Il est passif, c’est-à-dire encore passionné.

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 21



3. Mettre fin aux processus asservissants

Une approche éthique paraît, jusqu’à présent, porter son attention uniquement à l’individu. Il  
est clair que l’éthique n’est pas antinomique avec l’individualisme, mais entendons-nous bien sur le 
sens que revêt ce mot. Je n’entends pas par  individualisme une conception philosophique qui me 
permettrait d’agir comme je le veux, quitte à créer des situations injustes, à dominer les autres, et à 
faire passer mes intérêts à n’importe quel prix. Dans un tel paradigme (relativement proche de celui  
qu’est notre réalité capitaliste), les personnes les plus à même d’être adaptées seront dominantes et  
seront en position de décider des règles de leur société, et les moins seront exploitées, et n’auront,  
en quelque sorte, que leur force de travail à échanger pour subsister — déjà faut-il qu’elles en aient 
la capacité. Le parallèle avec des désirs-tyrans et des désirs enrôlés est frappant, et on comprend que  
les  régulations  externes  qui  participent  à  la  persistance  de  cette  société  proviennent  presque 
intégralement des classes dominantes en direction des classes dominées. En effet, lorsqu’une société 
est fractionnée entre des couches de personnes ayant plus ou moins de privilèges, il semble évident 
que  celles  détentrices  des  situations  les  plus  confortables  tendent  à  les  conserver.  Ceci,  en  
empêchant le  rétablissement d’une situation où tout le  monde à accès aux mêmes champs des  
possibles.  Pourtant,  je  crois  que de tels  fonctionnements  sont  limitants  pour  chaque individu,  y 
compris pour les plus chanceux dans ce système. Mais,  avant de parler d’un paradigme éthique,  
attelons-nous déjà à pointer certaines limites des systèmes injustes. 

L’individualisme participe à organiser la société de manière à ce que chacune des personnes la 
composant  puisse  voir  ses  libertés  augmenter.  Ainsi,  et  puisqu’il  augmente la  liberté  de tout  le  
monde, il n’augmente de fait pas la liberté de chaque individu sans prise en compte de celle des  
autres, on parle ici d’une éthique de la liberté. On peut, par ailleurs, s’interroger lorsque l’on constate 
que  certaines  personnes  ont,  à  un  moment,  accès  à  plus  de  liberté  que  d’autres.  Mettons,  par 
exemple, l’accès à un passeport qui permet de pouvoir sortir de son pays. On voit bien que la liberté 
d’aller dans un autre pays sans demander de visa est très variable selon le passeport du pays dans 
lequel  les  personnes  sont  ressortissantes.  Certains  passeports  offrent  moins  d’une  dizaine  de 
destination possibles sans visa, tandis que d’autres, plus de cent-vingt. Et quand on regarde parmi les  
passeports les plus « puissants », de nombreux pays européens sont en tête, en compagnie des États-
Unis, du Canada, mais aussi de Singapour, de la Corée du Sud ou du Japon… Et, les passeports les  
moins « puissants » sont détenus, notamment par les pays ayant le PIB les plus faibles au monde,  
tous en Asie et en Afrique, excepté le Kosovo. 

 Quelles sont les causes de cette libération différenciée de circuler ?
 La grande liberté de certains groupes atteint-elle celle des autres ? L’a-t-elle diminuée, voire 

neutralisée ?
 Les  personnes ayant  le  moins  de liberté  de circuler  peuvent-elles  l’augmenter  si  elles  le 

souhaitent ? Et, si non, pourquoi ne le peuvent-elles pas ?
 Les accords internationaux ayant déterminé le pouvoir des passeports sont-ils équitables ? 

Quels sont les critères qui ont déterminé ces différences ?
 Qui les a votés ? Tout les pays étaient-ils conviés ?

Je vous laisse à vos recherches si cela vous intéresse, je crois que mon opinion est déjà perceptible  : 
si des personnes n’accèdent pas aux mêmes libertés, et que ces différences sont causées par des  
contrats ou des institutions régulatrices qui les régissent, alors ces contrats ne sont pas au maximum 
de leur justice possible – et ils ne s’inscrivent pas dans une logique éthique s’ils ne tendent pas à 
rétablir les différences de libertés perpétuant les injustices qu’ils génèrent.

À  défaut  d’individualisme,  le  collectif  peinera  à  construire  une  société  éthique,  il  est  une 
condition essentielle afin qu’un groupe d’individu puisse s’organiser de manière équitable. Attention, 
je n’entends pas par  équité l’égalité, mais plutôt, une situation d’inégale égalité. D’une part, nous 

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 22



l’avons vu, l’équité entend que chacun a droit au maximum de libertés tant qu’elles sont compatibles  
avec celles des autres. Par exemple, je n’ai pas le droit de te voler ton vélo qui te sert à aller au 
travail, sinon je t’empêche d’être libre comme tu l’entendais. D’autre part, cela suppose un principe 
auquel nous ne pensons pas toujours (omission qui est la source de nombreuses situations injustes) : 
l’équité admet des inégalités, et compose avec elles.

Nous parlions juste au-dessus de personnes plus ou moins aptes à un système. Ainsi,  il  est  
cohérent  que  certaines  personnes  puissent  posséder  plus  que  d’autres,  dans  la  mesure  où  ces  
inégalités favorisent les personnes les moins avantagées de ladite société. Par exemple, si je suis 
atteint de malvoyance, c’est équitable que je reçoive plus de droits qu’une personne emmétrope 
(dotée d’une vision qui ne nécessite pas de correction), puisque notre société n’est pas organisée  
pour  m’être  pleinement  accessible.  C’est  donc  logique  qu’elle  ait  à  compenser.  Ainsi,  si  je  suis 
aveugle,  il  est  équitable  que  je  possède  une  aide  au  déplacement,  une  aide  aux  procédures  
juridiques, une aide à l’apprentissage de mon environnement, etc., et que les personnes pouvant  
accéder aux informations visuelles n’y aient pas accès. Et,  si  mon handicap est d’être myope ou 
hypermétrope, alors l’aide se situera au niveau de l’acquisition de lunettes de vue. Ces inégalités 
créent l’équité, car elles permettent de combler des besoins que d’autres n’ont pas.

La supercherie peut tomber : c’est donc l’égalité qui est inéquitable – et donc injuste. 
Maintenant,  imaginons  une société  dans  laquelle  nous  sommes tous  égaux (c’est-à-dire,  en 

besoins et capacités),  à l’exception de la vue (une moitié des personnes est aveugle,  tandis que 
l’autre emmétrope). Alors, il est clair que je suis favorisé si je suis voyant, car muni d’un sens en plus.  
Dans une optique équitable, la recherche déployée pour une opération redonnant la vue sera portée 
par notre société entière. Et, si une opération devient possible, cette dernière sera également prise  
en  charge  par  la  société,  puisqu’elle  permettra  de  rétablir  une  situation  d’égalité  en  terme  de 
capacité. Par contre, si nous sommes dans une société sans recherche ni chirurgie, alors il nous est  
impossible  d’avoir  une  égalité  en  capacité  entre  les  personnes  voyantes  et  les  personnes  non-
voyantes. Ainsi, notre société exigera de son fonctionnement et de ses aménagements la plus grande 
inclusion à chaque fois que cela est possible, c’est-à-dire, qu’elle tendra à offrir les mêmes accès aux 
affections  à  tout  le  monde,  peu  importe  la  condition des  personnes.  Parallèlement,  les  libertés 
supplémentaires générées par la vue ne peuvent être contraintes, sauf lorsque ces libertés seraient 
obtenues  en  asservissant  les  personnes  non-voyantes.  En  effet,  il  serait  insensé  de  coudre  les 
paupières à toutes les personnes voyantes pour rétablir une égalité de capacité — sinon la tyrannie 
serait orchestrée par les non-voyants.

Enfin, imaginons que nous soyons une société d’aveugles, aménagée sans aucune information 
visuelle. De telles aides deviendraient absurdes, puisqu’elles ne compenseraient pas un déséquilibre 
initial — d’ailleurs, personne ne penserait à les évoquer. L’équité permet de corriger une dissymétrie  
lorsqu’elle est mise en place. Et si on la pense pleinement, elle ne compense pas seulement (« Super, 
j’ai de l’argent, mais je galère toujours à accéder à des informations. »), elle équilibre (« Super cette 
bibliothèque sonore ! »). Ainsi, on peut s’interroger sur la devise « Liberté, Égalité, Fraternité », car la 
« Liberté » de certaines personnes est nécessairement entravée dans une société d’« Égalité », et, 
alors,  la  « Fraternité » visée n’est qu’une chimère,  car il  n’est plus possible de tendre vers l’état 
d’unité qu’elle préjuge.

 
Une société  éthique est  donc  une société  équitable.  Il  faut  percevoir  avec  ce  postulat  une 

rupture avec une vision bien installée (quoi que pas toujours assumée ou conscientisée) : en tant que 
personnes partageant la  même société,  nous serions toutes et  tous égaux au sein d’un système 
universaliste5. Notons qu’aujourd’hui en France, le « suffrage universel » n’inclut pas les enfants, et 
qu’il était déjà appelé « universel » jusqu’en 1944 lorsque les femmes n’y avaient pas accès. On voit 

5 On parlerait ici d’universalisme moral, qui suppose que, indépendamment des différences entre les individus 
composant la société (quelles que soient les caractéristiques distinctives, comme la religion, le genre, etc.), un  
système moral s’applique universellement pour toutes et tous. 

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 23



bien le piège que le mot implique : universel pour tou.te.s sauf celles et ceux que les dominant.e.s 
souhaitent exclure. Le système dont on parle (qu’il se dise universaliste ou non), est une puissance  
gouvernante qui protège les individus isolés d’un chaos. En somme, c’est un métadésir qui oriente la  
bonne marche du peuple que constitue la multitude de personnes qui le compose. Précisons :

 On entend par peuple, un corps social, c’est-à-dire, un ensemble de personnes rassemblées 
pour faire société. En ce sens, le peuple peut être entendu comme une entité ayant un désir 
propre à lui : celui de régir le fonctionnement de la société qu’elle compose.

 On entend par  multitude, une somme de personnes formant une masse. Au contraire du 
peuple, la multitude ne peut être conçue comme ayant son propre désir : elle est composée 
d’autant de désirs que d’individus la composant.

Cette distinction est importante, car elle nous permet d’envisager la notion de peuple avec un angle 
nouveau.  Comment,  en effet,  parvenir à la formation d’une unité  peuple,  tout en considérant la 
multitude ? Est-il possible que la multitude devienne peuple sans devenir inéquitable ? Les points de 
vue s’opposent. 

Certains  défendent  précisément  que  le  chaos  d’une  multitude  ne  soit  évitable  qu’en 
contrepartie d’un ordre autoritaire qui  garantirait  les libertés de chacun. C’est l’ordre autoritaire  
d'une majorité tyrannique dans une supposée démocratie, celui d'un groupe qui manipule la masse 
pour obtenir un accord biaisé dans le cas d'une aristocratie (qui adopte parfois le masque d'une  
démocratie représentative ou du communisme centralisé), celui d'une personne charismatique dans 
le  cas d'une dictature totalitaire  ou d'une personne instituée par  un ordre supérieur (comme la 
religion) dans le cas de la monarchie. En somme, une société où les individus sont au service d’un 
métadésir,  en  échange  d’un  ordre  qu’ils  n’ont  pas  nécessairement  choisi.  C’est-à-dire  qu’ils  ne 
peuvent pas (ou très peu) choisir les lois qui les gouvernent, et qu’en cas d’une personne ayant un 
désir  contraire  (donc  un  désaccord)  avec  l’orientation  du  métadésir,  les  agents  régulateurs  se 
chargeront de forcer la réorientation de son désir, voire de l’annihiler.

 « J’ai toujours été en situation de précarité, car je n’ai jamais eu le désir de travailler pour des 
entreprises  qui  exploiteraient  ma force  de  travail.  Enrichir  une  entreprise  inéquitable  me 
dérange, et je me sentirais mal de gagner leur salaire. Du coup je volais pour subsister, pas le 
choix,  mais  j’ai  quand même fini  à  la  rue.  Un hiver,  j’avais  trop froid,  je  suis  rentré  par 
effraction dans une maison secondaire inoccupée, j’avais veillé plusieurs jours autour pour 
vérifier que personne n’y habite, j’aurais haï devoir frapper quelqu’un si j’étais surpris. J’ai 
mangé et bu ce qu’il y avait dans les placards, mais ce qui m’a fait le plus plaisir, c’était de 
pouvoir dormir dans un lit et de prendre quelques bains ! Je n’ai pas été assez attentif, je suis  
resté  quatre  jours,  et  ma présence  a  été  perçue  par  le  voisinage.  Du  coup,  on  est  venu 
m’arrêter quand je dormais. J’ai pris trois mois de prison ferme. »
Ici, je suis en désaccord avec l’idée d’être enrôlé, quitte à ne pas avoir accès à l’ensemble de 
ce dont  j’ai  besoin  pour  vivre  convenablement.  Ma société  n’ayant  presque rien mis  en 
œuvre pour que je puisse subsister en sortant du marché du travail, j’ai été propulsé dans sa 
marge, et, dans un moment de détresse, je me suis retrouvé contraint d’enfreindre la loi  
(violation de domicile). J’ai été puni pour me dissuader de toute récidive.

Dans cet exemple, on voit  à quel  point un peuple réuni autour de règles imposées peut se  
révéler inéquitable pour des personnes pour qui ces règles sont inadaptées, et donc qui ne voient 
aucun  intérêt  à  s’y  conformer.  C’est  par  ailleurs  une  cause  de  désobéissance  et  de  lutte :  une 
personne ne se soumettant pas à des règles inadaptées, et qui subit une violence du système en 
contrepartie, percevra cette violence comme illégitime et injuste, et pourra augmenter encore sa  
volonté d’opposition et  de divergence.  Alors  que dans une société équitable,  il  aurait  paru plus 
logique que chacun puisse disposer d’un lieu où s’abriter, cette société, basée sur le mérite (si tu  
t’aliènes travailles, tu auras de l’argent, donc une maison), permet qu’une personne puisse détenir 
plusieurs maisons (alors qu’il lui est impossible de les habiter en même temps), tandis que d’autres  

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 24



dorment dehors. Et la morale, qui estime que « Ce n’est pas étonnant qu’il ait réussi, il s’en est donné 
les moyens, au moins ! Tout le monde peut le faire, on a la chance d’avoir une école gratuite. », vient 
soutenir des inégalités inéquitables, à grands élans de jugements, et sans compréhension des causes  
qui  ont  déterminé les positions sociales de ces individus (comme, au hasard,  le  milieu social  où 
chacun a grandi et un enseignement qui légitime la culture des dominants). Ainsi, l’ordre installé  
implique que les plus adaptés à ce système possèdent plus de droits et de libertés que les moins 
adaptés, et l’exclusion de la marge est une conséquence inévitable tant que persévèrera une telle 
société (autrement dit, presque toute notre civilisation thermo-industrielle). L’enrôlement des désirs, 
par des régulations externes menant à des motivations externes ou déviées en cas de régulations 
intégrées, est sans doute le moyen les plus efficaces pour assujettir les personnes, car ces dernières  
ont l’illusion d’être les guides de leurs propres vies. Or, il est devenu très difficile de vivre selon notre  
propre désir et d’éviter la servitude envers un métadésir capitalo-moral, car, par exemple :

 Je suis attaché aux bienfaits qu’il me procure : certains consommateurs adaptés, membres de 
familles aisées, personnes correspondant à des canons de société…

 J’en suis dépendant pour subsister : certaines allocataires, chômeuses, addicts aux réseaux 
sociaux…

 Il m’a ôté tous moyens d’accroître ma puissance d’agir : certains prisonniers, internés d’asile, 
apatrides…

 Je me suis résigné à ne pas pouvoir poursuivre l’objet de mes désirs : certaines ex-hippies, 
ex-anarchistes, ex-révolutionnaires, ex-punks…

 Je crois poursuivre mes objets de désirs divergents sans voir que je constitue une partie de  
l’opposition nécessaire à l’illusion de démocratie : certains syndicalistes, activistes politiques 
ou associatifs, militants d’éducations alternatives…

J’entends les objections. D’une part, il serait malhabile d’essentialiser6 des personnes dans un 
unique rôle  qu’elles  tiendraient  en  société.  Il  ne  s’agit  pas  ici  d’affirmer  qu’un ex-punk est  une  
personne ayant loupé son destin de punk, ni qu’une syndicaliste n’est qu’une révolutionnaire décalée 
avec sa réalité : non, rien de cela. Pour autant, il est vrai qu’on constate en société cette tendance 
communautaire, de regroupement des individus selon s’ils partagent des mêmes codes culturels, de 
séparation des  personnes  selon  si  elles  diffèrent  culturellement,  etc.  Cette tendance  mimétique  
paraît même indispensable au fonctionnement des êtres, mais il est habile de distinguer l’imitation 
comme capacité innée qui me permet d’accroître ma puissance d’agir ; et l’imitation qui me plonge 
dans un état passionné. Par ailleurs, il est courant de voir des personnes affirmer une appartenance 
culturelle,  qu’elle  soit  perçue  comme  une  joie :  « Quand  le  chômage  augmente,  les  rappeurs 
deviennent précis ; quand les médias nous mentent, les MC’s font les récits. Chaque block, chaque 
quartier, chaque secteur possède ses rappeurs : le système est un arbre, et le rap est sécateur. » (Gaël 
Faye), ou comme une tristesse : « Je sais c’que c’est d’être Noir depuis l’époque du cartable […] Vous 
nous traitez comme des moins que rien sur vos chaînes publiques, et vous attendez de nous qu’on 
s’écrive "Vive la République !" » (Kery James).

Comment faire peuple éthiquement, alors, lorsque les individus de la multitude s’associent et se 
séparent selon leurs sentiments d’appartenance à tel ou tel groupe ?  Faut-il nécessairement qu’ils 
collaborent  tous ?  Oui,  sinon se  réunir  autour  d’un fonctionnement  commun est  inenvisageable. 
Faut-il forcer la collaboration ? Non, sinon il faut passer par une morale, un métadésir, des désir-
tyrans et tous les enrôlements qu’ils génèrent.

6 L’essentialisme est  une  vision  philosophique  considérant  que  les  êtres,  particulièrement  les  humains,  
possèdent une essence définitive, déterminant leur nature. Cette vision exclut que l’essence de l’être puisse 
subir  des  modifications :  ce  qui  fait  de l’être ce qu’il  est  précéderait  son existence.  Cela peut engendrer,  
notamment, un glissement vers le fatalisme – qu’on critiquait déjà lors du premier chapitre.  Essentialiser, ça 
revient donc à classifier des êtres en différentes catégories prédéterminées.

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 25



Pour ne pas s’éloigner du sujet principal, j’aborderai la question culturelle en proposant une 
analyse  de  certains  de  ces  mécanismes  uniquement  avec  l’angle  des  désirs.  Comme  Spinoza  le 
précise dans l’Éthique, je veux rappeler avant ces paragraphes regorgeant d’exemples divers, que je 
ne décris  en rien l’absurdité d’une conduite et  que je ne juge jamais  un comportement ou une  
attitude. J’essaie, au maximum, de comprendre en quoi des actions peuvent être déterminées par 
des désirs asservissants, et en quoi elles peuvent être dommageables ou utiles pour les personnes. Je 
ne crois en aucun cas que la culpabilisation est un moyen pertinent pour comprendre les déviations 
auxquelles nous sommes toutes et tous sujets.

Voyons donc le métadésir  de notre société postmoderne comme une force d’une puissance 
inouïe, et qui tente, par une quasi infinité de moyens, d’orienter la multitude de manière continue. 
Comme on l’a vu, pour persévérer, ce métadésir fragmente et enrôle les désirs individuels pour qu’ils  
s’orientent majoritairement dans le sens du métadésir. Voyons, en caricaturant, une correspondance 
avec ce que seraient des désirs enrôlés par un métadésir de consumérisme outrancier, utilisant pour 
désir-tyrans la publicité, la mode, le football, le système bancaire, les assignations de genre…

«  J’suis bientôt à 300 flammes sur Snapchat, j’vais battre mon record.
– J’suis trop populaire sur Insta’, ma dernière publication dépasse le millier de likes.
– S’il te plait, il me faut le dernier iPhone ! 
– J’suis trop chaud de voir la dernière collection H&M, j’en ai trop marre de mes fringues. »

De la somme de ces désirs individuels déviés (si ce n’est pas une conséquence consciente), ou de 
l’association de ces désirs individuels déviés (si c’est une conséquence consciente), va émerger un  
désir-maître. Ce désir-maître est un désir issu de la force collective, et s’est réapproprié la morale du 
métadésir  qui  l’a fait  naître.  Ainsi,  ce désir-maître peut sans difficulté devenir  un désir-tyran  :  la 
personne doit se conformer à ses normes pour être inclue, ou ne pas être exclue. Ici, ce désir prend 
le rôle d’un agent régulateur du métadésir : il entretient le système consumériste, et projette à la 
marge les divergents de ces normes.

«  Non mais lui, il est vraiment grave populaire. J’vais lui demander son régime et son programme 
d’entraînement, moi aussi j’veux des pecs.

– Sérieux, t’as pas internet sur ton tel ? Hahaha, t’es à la masse !
– Quoi ? Tu m’étonnes que t’arrives pas à garder un mec plus de deux jours ! Commencent déjà par 

acheter des strings, ils adorent.
– Non mais on va pas aller jouer dehors quoi, on est pas des gamins. On va en ville manger au  

McDo avec les autres.
– On va à la salle les mercredis. Tu veux pas venir avec nous ? C’est un bon moyen de perdre ta 

cellulite. Et puis, un super moyen de mater, qui sait, tu trouveras peut-être le grand amour ? »

Bien entendu, tout n’est pas à sens unique, et la contre information naît là où le système issu du 
métadésir ne dorlote pas les individus, ou là où les individus ne peuvent accepter les comportements 
que cette morale leur ferait adopter.

«  Je n’achèterai jamais un smartphone ! Pour extraire les matériaux dont ils ont besoin pour la 
fabrication des écrans, ils exploitent des enfants en Afrique.

– Je  prends  toujours  mes  vêtements  dans  des  magasins  de  seconde  main,  ça  m’insupporte 
l’exploitation des travailleurs en Asie, et puis l’industrie textile pollue tellement !

– J’ai décidé d’exclure tous ces mots anglais, ils polluent notre langue, j’en perds mes racines ! 
– J’achète toujours mes produits à la ferme et à l’épicerie locale, je veux favoriser le commerce du 

coin, et surtout polluer moins. 
– J’héberge des demandeurs d’asile de temps en temps, j’en peux plus de cette intolérance. »

Ainsi,  leur éthique personnelle permet de critiquer le métadésir consumériste, et prend la forme 
d’une morale individuelle qui vient bâtir une contre-morale collective : un désir-tyran opposé à la 
consommation. Contre la morale, elle souhaite établir sa morale qu’elle juge être une norme plus  
juste pour la société :

« Tu n’as pas honte d’acheter ça ? Bonjour la consommation carbone…
– Ne penses-tu donc jamais aux enfants exploités ? 

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 26



– Éteins ta lumière ! C’est par ces petits gestes que les choses changent ! 
– Ceux qui ont une piscine ne se rendent pas compte de l’eau qu’ils gaspillent pour leur petit loisir, 

alors qu’il suffit d’aller à la rivière ou au lac pour se baigner…
– Franchement, tu pourrais prendre le train, ça consomme tellement l’avion.
– Sérieux, tu donnes jamais une pièce aux SDF ? Non mais t’as vu ton salaire en plus ? T’as pas 

d’cœur, moi j’enrage de voir cette misère et toi tu les ignores. 
– Faut pas s’étonner qu’Hitler ait pu avoir autant de succès quand on voit comment les gens s’en 

foutent de ce qu’il se passe avec les migrants. L’humanité est à vomir. »

Nous avons donc des désir-tyrans opposés, qui tentent d’imposer à la multitude une morale sensée 
être la bonne pour faire peuple. Voyons très approximativement ce que cela peut impliquer…

Métadésir consumériste dominant Désir-tyran souhaitant devenir 
le nouveau métadésir dominant

Quelques 
motivations 

perçues 
comme 

positives au 
niveau 

individuel.

« J’ai le choix de devenir ce que je veux ! »
« J’ai le choix d’avoir ce que je veux ! »

« J’ai le droit d’aller où je veux ! »
« J’ai accès à la culture et au savoir si 

facilement ! »
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -
On  note  ici  l’importance  du  travail,  du 
salaire, de nos origines sociales, etc., pour 
l’assouvissement  des  désirs.  Aussi,  le 
sentiment  de  puissance  d’agir  est 
fortement  basé  sur  de  l’illusion,  et  la 
motivation interne est clairement déviée ou 
externalisée.

En cas de non-cohérence entre les idées et 
le réel, la dissonance cognitive générée est 
évacuée par de nouvelles illusions :
« Évidemment, je n’aurai jamais un jet privé 

ou un yacht, j’n’ai pas eu cette chance ! 
Mais je peux toujours se serrer la ceinture 

pour un trip à Ibiza l’an prochain. »

« Je suis en cohérence avec mes idées ! »
« Je participe à la diffusion d’idées capitales 

pour ne pas aller dans le mur ! »
« J’ai arrêté de me laisser berner par la 

pub’, je suis heureuse de notre vie sobre ! »
« Ça fait 5 ans qu’on n’a plus de télé, et tout 

va pour le mieux, je t’assure ! »
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -
On note l’importance de la cohérence entre 
les actes de la personne et l’idée qu’elle se 
fait  du  réel.  Agir  individuellement  pour 
participer  au  changement  (de  métadésir) 
est une motivation centrale.

En cas de dissonance cognitive, la personne 
culpabilise,  se  sent  honteuse  ou 
impuissante :
« C’est trop cher ! Je fais ce que j’peux, mais 
je dois quand même aller faire mes courses 

au Leclerc de temps à autre... »
« Oui, je travaille pour une multinationale… 
En même temps, je n’ai pas eu le choix de 
mes études, moi. Et je fais au mieux à la 

maison, j’ai un compost, un jardin, tout le 
monde a un vélo… »

Quelques 
attitudes des 

individus 
envers la 

multitude.

« Tout le monde peut y arriver s’il s’en 
donne les moyens ! »

« Chacun peut, avec une telle liberté de 
choix, être vraiment qui il est ! »

« C’est plus facile d’échanger si on a tous la 
même monnaie ! »

« C’est évident que la liberté de circuler 
participe à la tolérance, puisque n’importe 

qui peut se rencontrer. »
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -
On  revient  ici  sur  les  conséquences 
inéquitables d’un tel  système. En fonction 
des attitudes d’une personne à être apte à 
être dominante ou non, elle profitera de la 

« Si tout le monde s’y met, on parviendra à 
réduire suffisamment les émissions de CO2 

pour qu’on puisse encore s’en sortir. »
« On aura encore de l’eau potable pour nos 

enfants, au moins ! »
« Il faut donner l’exemple au pays en voie 
de développement, qu’il ne reproduise pas 

nos erreurs. C’est tellement illusoire de 
penser accéder au bonheur par la 

consommation ! »
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -
Les supposées plus-values collectives de ce 
nouveau  métadésir  sont  très  largement 
défendues.  Les  personnes  ayant  vues  les 

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 27



liberté promise, sinon elle la fantasmera, ou 
se marginalisera.

limites  du  métadésir  consumériste,  il  est 
évident  que  leur  proposition  est  la 
meilleure : il faut choisir pour le salut de la 
planète.

Bref constat 
de certains 

mécanismes 
communs 

pour faire de 
la multitude 
un peuple.

Que ce soit le métadésir ou le désir-tyran souhaitant le supplanter, on voit des similitudes  
très fortes quant à leurs moyens de parvenir à assujettir faire « peuple » :

- L’enrôlement des désirs individuels est nécessaire,  pour que la morale dominante 
puisse s’accroitre et persévérer :
« Tu dois travailler si tu veux t’acheter une nouvelle voiture. »
« Tu dois installer un compost pour réduire tes déchets. »

- L’individu divergent est jugé par la morale dominante :
« Regarde  le  p’tit  avec  le  vigile  à  la  caisse  là-bas.  Les  jeunes  sont  vraiment  des 
profiteurs de nos jours, même pas foutus d’bosser, et ils volent. »
« T’es vraiment irresponsable, 5 petites minutes de vélo, et toi tu décides de  prendre 
ta voiture. »

- La conformité est exigée pour accéder aux privilèges :
« Un double master est préférable pour ce poste, désolé, ce ne sera pas possible de 
travailler avec vous. »
« Pour accéder à notre éco village, il vous faut verser 5 000 € non remboursable en 
guise de droit d’entrée, ainsi que prêter la somme de 160 000 € pour un T4, 131 000 € 
pour un T3, 100 000 € pour un T2, ou 79 000 € pour un T1. Enfin, et selon la taille de 
votre logis ainsi que le nombre d’adultes, une somme échelonnée entre 323 € et 654 € 
vous sera prélevée chaque mois, afin de vous acquitter des charges nécessaires au 
fonctionnement. » 

Bien que très succincte et imprécise, nous avons déjà-là une grille de lecture qui nous permet de 
mettre en lumière une limite très forte des contre-morales. Dans la Figure 1 ci-dessous, j’ai tenté de 
schématiser  les  mouvements  d’idées  que  peut  adopter  une  personne,  lorsqu’elle  a  besoin  de 
critiquer le métadésir (suite à une dissonance cognitive, par exemple), ou lorsqu’elle rencontre une  
critique du métadésir que d’autres expriment.

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 28



À l’aide de ces derniers éclairages, voyons comment une contre-morale parvient à s’établir :

1) La première étape consiste à déconstruire pour moi-même le métadésir.
a) Suite à une dissonance cognitive, j’identifie, dans une démarche individuelle, ce que je refuse 

d’accepter  (désir-tyrans,  désir-maîtres,  etc.)  en  m’aidant  de  mes  propres  capacités 
analytiques et de toute l’influence qu’ont pu avoir sur moi mes lectures, mes rencontres  
passées, etc. Ce niveau-là est plutôt basé sur mon éthique, donc ma capacité à critiquer ce  
qui agit sur moi et le monde.

b) Par la rencontre avec des désirs divergents ou suite à une dissonance cognitive, une brèche 
s’ouvre et je parviens à envisager une critique du métadésir.

2) L’étape suivante consiste à mutualiser les valeurs dégagées par une socialisation des critiques.
a) Dans la continuité de ma démarche individuelle, je socialise avec d’autres personnes ayant 

des désirs divergents, qui seraient proches des miens. Lorsque mes idées divergent trop,
o Je  me  dirige  vers  d’autres  critiques  (je  commence  une  nouvelle  socialisation  des 

critiques en réitérant cette étape 2.a.),
o Je cherche à convaincre et à enrôler (je force la socialisation des critiques de cette étape 

2.a. en cours, en cherchant à être leader de la critique qui s’en dégage),
o J’abandonne mes idées pour adopter celles rencontrées (je rejoins l’étape 2.b., juste ci-

après).
b) Une fois la brèche ouverte, soit je peux me laisser séduire, — et enrôler — par la critique 

exprimée (désir divergent), soit cette brèche est un déclencheur pour ma motivation interne 
à critiquer, donc pour mon analyse éthique (retour à l’étape 1.a.).

3) Ensuite, la critique se structure en contre-morale.
a) Qu’elle soit issue d’une éthique ou d’un enrôlement, la critique est désormais partagée par 

un  groupe de personnes,  et  s’est  affinée par  sa  confrontation aux critiques  divergentes. 
L’enjeu est alors de la structurer pour pouvoir la diffuser le plus possible. On l’érige alors en 
dogme : la contre-morale est naît, et va tendre à concurrencer le métadésir dominant. Pour 
le contrebalancer, il faut donc sensibiliser la multitude d’individus pour leur faire adopter le 
nouveau style de vie et lesdites nouvelles idées qui sont en adéquation avec ce métadésir  
concurrent. L’enrôlement du désir individuel est bien entendu fortement utilisé, puisqu’on 
ne cherche pas  uniquement  à  vivre  pour  soi  selon son éthique,  mais  à  convaincre  pour 
gagner.

Je comprendrais qu’on me trouve mordant. Que les contre-morales participent à l’amélioration 
de certaines conditions de vie, c’est une certitude. Des choses s’améliorent (selon mon point de vue, 
du moins) : la condition féminine, une certaine forme de recul du racisme, la condition animale, le  
salaire à vie dans les débats, des écologistes sur la scène… Mais la question qui revient sans cesse  
pour des personnes ayant été en mesure de déconstruire est toujours la même :  « Comment les 
autres peuvent ne pas adopter nos idées ? Elles rendraient le monde plus vivable, plus équitable, plus 
tolérant, plus juste ! ».  Une des réponses à cette question se situe justement au niveau des limites 
d’une contre-morale. Quand on moralise pour convaincre, alors il faut s’attendre à la mise en place 
de quelques dynamiques néfastes sur les personnes sensibilisées, telles que :

 Je  peux  tendre  à  un  état  d’amotivation  face,  par  exemple,  à  l’ampleur  de  la  tâche  à  
accomplir  (« Qu’est-ce  j’peux  y  faire  au  réchauffement  climatique  moi ? »),  ou  face  aux 
dangers que constituerait ma divergence (« C’est chaud, j’veux pas aider des migrants, le 
risque d’être arrêté est trop élevé. »).

 Lorsque je me sens bousculé dans ma vision du monde, je peux, pour me défendre, tendre à 
un état de négation du message (« Les populations étrangères défavorisées ? J’peux te dire 
que s’ils étaient mal logés en France, j’en verrais moins dans le métro ! »). Ce phénomène 
s’appelle  la  réactance.  Et  plus  j’ai  peur  que  ma  liberté  d’agir  diminue  (« S’il  y  a  plus 

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 29



d’étrangers, alors j’aurais moins de privilèges en tant que français de souche ? »), plus ma 
réactance peut être forte.

 Je peux me sentir obligé de rejoindre la contre-morale, car la moralisation et le jugement 
représentent des forces plus fortes que ma motivation interne (« Oui, oui, j’ai accueilli des 
mineurs demandeurs d’asile à la maison… »). Dans ce cas, mes actions sont souvent issues 
d’une  motivation  externe  (« Quoi,  comment  tu  peux  ne  rien  faire  alors  que  tu  as  deux 
chambres de libre à l’étage ? »), et ne sont que rarement durables (« Vivement que les flux 
de migrants cessent, ça me casse les pieds de devoir me plier en quatre pour des inconnus, 
ingrats en plus, pas foutus d’dire merci. »).

Ainsi, il faut être au clair sur ce point : un système moralisant, qu’il soit dominant ou concurrent, 
est intrinsèquement un système aliénant. Il ne lui est pas possible de considérer une réelle diversité 
des points de vue, d’accepter que les personnes puissent mettre un temps considérable à accepter  
un paradigme différent, etc. Ainsi, les luttes que certaines contre-morales défendent avancent, mais 
leur  lenteur  s’explique  en  partie  par  leur  fonctionnement  même :  elles  fabriquent  leur  propre 
opposition. Alors, pourquoi les personnes persistent-elles dans de tels fonctionnements ? Lorsque 
nous détenons des idées qui nous semblent être justes, pourquoi sommes-nous tant attachés à les  
transmettre ? Y-a-t-il une autre recherche que la simple transmission de ces idées ? Avant de tenter 
de répondre à ces questions, récapitulons les grandes idées de ce chapitre :

 Une éthique de la liberté consiste à augmenter les libertés de toutes les personnes.
o La liberté d’une personne ne peut pas nuire à celle d’une autre, ni la réduire.
o Les actions d’une personne doivent participer à l’accroissement de sa liberté autant 

qu’à l’accroissement de celles des autres.
 Les règles d’un système éthique doivent être basées sur l’équité.

o L’équité n’est pas l’égalité : elle suppose des inégalités.
o Si  une personne est  plus  libre qu’une autre grâce aux règles du système qui  les  

unissent, alors ces règles ne sont pas équitables.
 Le peuple et la multitude sont deux choses distinctes, bien qu’étroitement reliées.

o Une multitude est une somme de personnes formant une masse, dans laquelle il y a 
autant de désirs que d’individus.

o Un  peuple est  un corps social,  ayant un désir  propre à lui.  Ce métadésir  régit  la 
multitude pour faire société.

 Tout  métadésir forçant une multitude à faire peuple,  est nécessairement  asservissant et 
moralisant.

o Toute  multitude  tentant  de  supplanter  le  métadésir  dominant  par  un  métadésir 
concurrent, est à son tour asservissant : toute contre-morale est une morale.

o Tout individu rallié à un métadésir asservissant est nécessairement guidé par des 
régulations intégrées ou externes.

Mot pour la fin
 
Comme indiqué en introduction, ce texte est inachevé, et les deux chapitres qui auraient du suivre 
n'ont jamais été commencé.
J'espère que cette lecture ne vous a pas laissé totalement indifférent·e (qu'elle vous ai agacé fait 
réfléchir, appris des choses, mis en colère, ...), et qu'elle ne vous a pas écrasé par son côté indigeste. Si 
c'est le cas, je tiens à m'en excuser : je ne faisais pas preuve de beaucoup de critique à cet égard lors  
de l'écriture, alors que je découvrais avec beaucoup de joie l'ensemble de ces concepts.

Entremêler éducation et éthique : l'éthicateur·rice  – 30


	Avant-propos
	Introduction
	1. Mettre fin à l’enrôlement des désirs
	2. Mettre fin aux affections aliénantes
	3. Mettre fin aux processus asservissants
	Mot pour la fin

